
Domingo de Resurrección (20-04-25) 

Homilía del Cardenal Carlos Castillo 

(Transcripción) 

 

Queridos hermanos y hermanas: 

Este acontecimiento de la Resurrección sucede entre la 

noche y la madrugada. Nadie humano lo vio, pero tenemos 

los signos que nos dejó Jesús. Y lo importante es que la 

primera Iglesia tuvo actitudes distintas y, dentro de ella, en 

este evangelio de Juan (20, 1-9), se destacan tres actitudes 

que vamos a examinar porque ese es el modo como 

actualmente, muchas veces, vivimos este misterio que es 

una fuerza inagotable para la humanidad. 

En todas las religiones del mundo, las interpretaciones 

acerca de Dios son de alguien que está lejos, hay que 

acercarse a Él con muchos sacrificios, holocaustos, 

oraciones, ritos y deberes que cumplir. También en nuestra 

religión esas cosas existen porque también existieron en el 

Antiguo Testamento; pero con Jesús se desarrolló algo 

completamente nuevo: Dios siempre buscó a su pueblo y lo 

acompañó. 

Por eso, el nombre de “Dios” en el Antiguo Testamento es 

“Yahvé”: “"Yo soy el que siempre está con ustedes”, 

significa. Nosotros hemos leído “yo soy el que soy”, que es 

un poco genérico, pero la mejor traducción es “yo soy el que 

está con ustedes”, el que jamás abandona. 

Y, si bien es cierto hemos visto a Jesús en el momento más 

difícil diciendo: “Dios mío, Dios mío ¿por qué me has 



abandonado?”. Eso es por solidaridad con nosotros como 

ser humano que también nos sentimos abandonados en 

tantas oscuridades tremendas, en tantas situaciones de 

conflicto, en tantas situaciones de injusticia, de mal que 

vivimos y que, a veces, realmente, nos rendimos ante la 

muerte.  

El principio muerte es un principio que Dios no quiso. 

Empezó a existir a partir de que el ser humano decidió 

alejarse de Dios, pero el Señor no lo abandonó aun así y lo 

buscó. Y, a través de toda la historia que hemos leído en la 

noche de Pascua, para ver cómo ese Dios tiene compasión 

y alegra el corazón del ser humano y siempre buscó su bien 

y siempre lo acompañó, sobre todo, tenemos el punto 

culminante en que, enviándonos su Hijo, suscitó en Él 

esperanza definitiva de vida para la humanidad.  

Eso es lo que nos hace una experiencia religiosa distinta, 

que no solamente, considerando que Dios viene a nosotros 

y nos va moviendo desde el corazón, comprendiéndonos y 

ayudándonos, también suscita en nosotros esa perspectiva 

de que, si no acogemos a ese Dios, difícilmente vamos a ir 

adelante. 

Ser cristiano es acoger a Dios para actuar y vivir según Él, y 

no es tanto que le ofrezcamos tantos sacrificios y 

holocaustos a Él, como merito para ganarnos su favor, sino 

que Él ya, dándose a nosotros, lo único que nos dice es: 

Abre el corazón que quiero entrar, estoy a la puerta y llamo. 

Esto también fue difícil para la comunidad comprenderlo y, 

por eso, cuando María llega en medio de esa noche, de esa 



oscuridad, y ve el sepulcro abierto, la primera actitud que 

toma es desesperarse. “¡Se han robado a nuestro Señor y 

no sabemos dónde lo han puesto!”. Jesús, para ella, es el 

desaparecido, y lo es porque su fe, si bien es sincera, está 

marcada por el sentimiento. María Magdalena tuvo una 

relación muy cercana con el Señor y acompañó a los 

discípulos en su camino como una discípula más, pero es 

cierto que siempre sabemos que en nosotros hay 

dimensiones sentimentales y, a veces, las dimensiones 

sentimentales no nos permiten profundizar en todos los 

sentidos. Por eso, ella se desespera aún, porque los 

sentimientos siempre son un poco lejanos de la razón. La 

razón no es solamente el ser una persona muy científica, la 

razón también es una sabiduría profunda que, a veces, 

puede no tenerse por rapidez, por ligereza o por 

desesperación profunda, por la amistad, por el cariño que se 

tiene. 

Entonces, aquí hay una cosa muy linda que no se puede 

distinguir en el castellano y que, en el texto original, dice que 

María vio superficialmente (blepei), rápidamente, y fue a 

decirles a todos que han robado al Señor. Esta primera 

manera de creer, todos la tenemos al inicio, pero es 

necesario irla profundizando y separando, pero está aquí 

porque también es un camino para llegar a Dios, un camino 

sencillo, normal, sentimental, como se puede tener cuando 

uno es joven o cuando uno, estando con un problema, 

recurre a Dios y siente que hay algo bonito, pero necesita un 

poquito más.  



Ahora tenemos la segunda actitud, el segundo “ver”, el de 

Pedro, que como ustedes han visto, baja al sepulcro, entra, 

había llegado más tarde, pero Juan esperó que llegara y él 

bajó al sepulcro. En ese conocimiento de lo que está viendo, 

Pedro ve con otros ojos distintos a los de María: observa 

todo, observa aquí, observa allá. Este “ver” es un segundo 

paso, pero no es aún el más importante. 

Todos necesitamos siempre profundizar un poco. El verbo 

que usa Juan en este segundo “ver” es “teorei”, que 

significa “teoría”. O sea, empezó a especular cosas. 

Seguramente que, por su experiencia, Pedro había 

caminado con el Señor y le dijo, incluso: “te seguiré hasta la 

cárcel y la muerte”. Pero ahora que no estaba y, sin 

embargo, estaban ahí las vendas y estaba el sudario 

doblado, empieza a razonar y tiene dudas y, a la vez, 

conjeturas. 

Bueno, eso también es una forma de creer, creer en el 

Señor, pero, a la vez, pensar mucho las cosas porque 

necesitamos ver cómo se es cristiano, cómo afrontamos 

esta esperanza para nuestra vida, si nos arriesgamos 

realmente a seguir la esperanza o no. Y Pedro está 

enigmatizado, todavía no se dice que cree. 

Es entonces cuando llega Juan, a qioen se le llama “el 

discípulo amado”, muy importante, es decir, no es “el que 

ama a Dios” sino el que se deja amar por el Señor y que 

recibe en su corazón íntimamente al Señor siempre y lo 

contempla, recuerda los acontecimientos de su vida, no 

simplemente repite un catecismo o un credo, que está muy 

bien saberlo y conocer el catecismo, pero es insuficiente 



para creer. Juan recurre a la intimidad más profunda que el 

Señor le permitió tener, esa experiencia que vivió él, fue una 

experiencia intensa de amistad con Jesús. Por eso, Juan ve 

el mismo panorama y no especula, vio (“Eiden”) y creyó. 

Esto es sumamente importante para nosotros porque, si hay 

algo propio en la fe, es la experiencia de la fe. Y esa 

experiencia, dada a nosotros por Dios, la tenemos todos 

poco a poco y vamos creciendo. Y también pasamos por los 

tres caminos: el camino de María Magdalena, el camino de 

Pedro y, finalmente, el camino de Juan. Pero, ésta, se ha 

puesto al final para ayudar a darnos cuenta de que nuestra 

fe necesita ahondarse, no convertirse en una mera 

repetición del credo, no de paporreta, sino en la intimidad 

profunda en donde nosotros, acogiendo al Señor, 

aprendemos a expresarnos y a crecer.  

Tenemos que disculparnos en la Iglesia con toda la 

humanidad y con todos los creyentes porque nuestra forma 

de enseñar el Evangelio, muchas veces, no hemos 

permitido que ustedes lleguen a ese nivel. De todos modos, 

ustedes ya están llegando porque expresan sus palabras, 

cómo sienten y viven, cómo, en conjunto, podemos construir 

la vida de la iglesia. 

Sin embargo, también es cierto que, actualmente, se ha 

creado una especie de diferencias: los cristianos “puros” y 

los cristianos “impuros”, como si se fuera cristiano de 

segunda clase. Toda esa manera de pensar tiene un 

problema: a veces, esas personas que dicen ser muy puras 

y santas, aparentemente, no llegan a comprender la riqueza 

de la vida con el Señor que, por ejemplo, tienen aquellos 



que a pesar de que no aparecen como creyentes, como que 

conocen mucho al Señor, porque del Señor son. 

Así decía preciosamente José María Arguedas sobre una 

jorobadita pobre que aparece en la novela “Todas las 

Sangres”. “En la kurku (jorobada) estaba Dios cantando, no 

conocía a Dios, pero de Dios era”, dice Arguedas. Qué 

interesante ¿no? Se puede ser de Dios sin conocerlo porque 

Él nos inspira, El entra nosotros. Y ser cristiano es dejar que 

el Señor nos vaya transformando poco a poco con paciencia 

y vayamos renunciando a nuestros pecados, corrigiéndonos. 

Pero la mejor manera de corregir es hablar, no a 

coscorrones ni a golpes como nos han enseñado en el 

pasado, con castigos y amenazas, sino con la comprensión 

profunda de los problemas que vivimos para recapacitar. Y 

esa situación la está viviendo hoy día la humanidad. 

A eso llamamos una situación de pecado. A veces, muchas 

personas quieren desesperarse en arreglar esa situación a 

patadas, pero, normalmente, esas patadas no caen sobre 

los grandes de este mundo, sino sobre los pequeños (como 

el Papa bien ha dicho en su exhortación y bendición Urbi et 

Orbi en dia de hoy). Y, hoy día, hermanos y hermanas, 

estamos urgidos de aprendernos a tratar, de humanizar 

nuestra existencia. Y el discípulo amado nos enseña ese 

camino. 

Todos, en realidad, somos discípulos amados, todos somos 

amados como Juan, que comprendió que la intimidad con el 

Señor lo orientaba siempre a reconocerlo y a encontrarlo en 

toda situación, con solo ver en un instante sus signos, e 

incluso en situaciones oscuras donde nada se ve. El Papa 



hoy día nos ha exhortado a una cosa muy importante: que 

como todo se susurra en la noche y todo ocurre en la noche 

y el Señor viene a nosotros a través de los signos y de los 

misterios y suscita en nosotros una respuesta que, 

finalmente, en el evangelio de Juan se convierte en una fe 

profunda, también, nosotros, estamos llamados a escuchar 

el susurro de Dios, en medio de las oscuridades. 

Ese susurro de Dios, a través de su Hijo, nos invita a 

decirnos que la muerte no tiene la última palabra de todo lo 

que nos pasa. La muerte seguirá existiendo y, además de 

eso, seguirán existiendo las tinieblas, los problemas, las 

dificultades, las guerras, las injusticias, pero no vencerán. Y, 

por eso, cada época, cuando vuelven a suceder cosas 

terribles como la que estamos viviendo nosotros, el Señor 

vuelve a hablarnos y nos vuelve a decir: recuperemos la 

esperanza, porque El es esa esperanza. 

Nosotros hemos recogido esa experiencia del Señor 

Crucificado, que a la vez es el Resucitado y, por eso, como 

está crucificado, lo alzamos. Y este año, el primer sábado 

de octubre, vamos a alzarlo mundialmente todos los 

peruanos en todas las hermandades que tenemos en el 

mundo para decir que Jesucristo se levanta Resucitado a 

través de la asunción de la muerte y las dificultades de este 

mundo porque es fuente única de esperanza y, a través de 

Él, vamos a poder encontrar soluciones hasta que, 

finalmente, el mundo sea transformado y, como dice el 

Papa, la humanidad sea resucitada. 

Ese es un camino largo, pero un camino que cada vez 

adelantamos en cada unidad que logramos. Por eso, 



nuestra fe cristiana no está lejos de nuestra conciencia 

social, de nuestra conciencia humana, de todos los gestos 

que podemos hacer para ayudarnos unos a otros. El Señor 

no está lejos de la caridad que ustedes han hecho en esta 

semana para ayudar a las ollas comunes. 

El Señor está en el corazón de las ollas comunes, en el 

corazón de las hermanas que trabajan. Eso es ser cristiano 

es ser amado para poder amar a manos llenas. No nos 

habituemos a pensar que el cristianismo y la fe son una 

evasión, una manera de salvar mi alma y, simplemente, que 

se vaya al cielo. Es cierto que queremos salvar nuestra 

alma, pero como hermanos, no individualistamente, no 

como una especie de aristocracia espiritual que nos aleja 

del mismo Señor y nos puede convertir en hombres malos, 

como está pasando con muchos grupos católicos que 

piensan solamente en sí mismos y no quieren seguir los 

lineamientos y las orientaciones sinodales del Santo Padre, 

que son, justamente, las orientaciones que convierten a 

nuestro pueblo en agentes de la propia evangelización que, 

dejándose inspirar por el Señor, conversan y deciden juntos 

la vida de la Iglesia.  

Todos ustedes, hermanos, todo nuestro pueblo es 

importante, cada uno de nosotros. Y el Papa ha dicho que la 

Iglesia se constituye como sinodal porque es comunitaria y 

es para que el pueblo, en el camino que tiene, puede 

expresarse, susurrarlos sutilmente y madurar. Cómo 

veremos nosotros crecer a nuestros hijos si no les 

preguntamos cómo son. ¿Acaso si los agarramos a palos va 



a crecer? Como decíamos antiguamente, se va a volver 

“seco”, “chuncho”. Y eso no es posible, hermanos. 

Tenemos que promover a las personas. Y Jesús, muriendo 

y entregándonos su espíritu, resucita nuestra forma de vivir 

y también es necesario resucitar a nuestra Iglesia. Eso 

también lo dice hoy día el Papa al final de la bendición Urbi 

et Orbi: es necesario que la Iglesia se levante, que el Pueblo 

de Dios se levante de la pasividad y adquiramos la 

capacidad de crear, de organizarnos, de suscitar iniciativas, 

especialmente, los jóvenes que tienen tanta capacidad de 

crear. 

Por eso, damos gracias a todos de que nuestra fe es 

persistente y, al final, nos tiene reservada el Señor la 

humanización de nosotros mismos, de ir más adelante, que 

continuemos con nuestras devociones, continuemos con 

nuestra fe y sus formas, pero siempre cambiando las 

personas para que no seamos obtusos y encerrados, sino 

abiertos, comunicativos, amables y hermanos de todos, 

especialmente, de los que más sufren. 

Este llamado también es para los que nos hacen sufrir 

porque también son seres humanos como nosotros, lo que 

pasa es que, a veces, se cierran y no escuchan la llamada. 

Pues los llamamos ahora, todos como Pueblo de Dios, 

porque todos somos testigos de la Resurrección que nos 

susurramos al oído poquito a poquito y se va generando 

entre todos nosotros una fuerza inagotable que nadie podrá 

detener. 



Ese es nuestro camino, un camino en donde nuestra fe se 

irradia entre nosotros, pero se comunica a nuestro pueblo 

porque no nos basta tener una iglesia bonita, necesitamos 

tener un Perú bonito y un mundo bonito. Y nuestra tarea 

también es humana, no estrictamente ligada a lo político, 

sino indirectamente, a través de fortalecer todo lo humano 

que tenemos.  

Que Dios los bendiga, hermanos y hermanas, y que la 

humanidad extraordinaria de la belleza de la Resurrección 

de Jesús nos siga llenando y, algún día, tengamos ya la 

posibilidad de participar plenamente del Reino que Él 

comenzó.  

Que así sea. 

Amén 

 

 


