
Domingo XIV del Tiempo Ordinario (06-07-25) 

Homilía del Cardenal Carlos Castillo 

(Transcripción) 

Queridos hermanos y hermanas 

Retomamos nuestra lectura del Evangelio de Lucas en este 

año, que es el Año de Jesucristo 2025, año de Jubileo. Y 

este Evangelio que comenzó con el anuncio de Jesús del 

Año de Gracia del Señor al inicio, en la sinagoga de 

Nazareth, tiene un correlato en el envío que hace de sus 

discípulos a anunciar el Evangelio. Y es un envío muy 

interesante porque, en realidad nos propone a todos como 

partícipes de ese anuncio, de esa misión; porque, cuando 

se usa en el nuevo testamento el número 72, que es un 

múltiplo de 12, y 12 a su vez, son el total de las 12 tribus de 

Israel y la totalidad de los 12 apóstoles, se está haciendo 

referencia a la totalidad de los meses del año (que son 12). 

Los números 12 y 7 significan totalidad. Y, por lo tanto, este 

envío de los 72 es a todos nosotros , absolutamente a 

todos, como le encantaba decir al Papa Francisco: todos, 

todos, todas, todas, nadie esta excluido.  

En ese camino, debemos sentirnos hoy día todos 

implicados como una misión, porque tenemos a veces la 

imagen de que la fe cristiana induce solamente a santificar 

el alma y a que se salve cada uno individualmente; se 



viene a misa, se comulga, se golpea el pecho y después 

puede vivir como sea, pero ya el alma “se salvó” porque se 

comulgó. Es cierto que la Eucaristía es solo el alimento del 

alma, pero no es así, el alma como principo dinamizador, 

es la dinamizadora del cuerpo; por ello también tiene que 

haber para nosotros una acción, una realización del amor 

de Dios a través de gestos concretos como seres humanos 

corporales.  

Hoy, el Señor en el Evangelio (Lucas 10, 1-12. 17-20) les 

pone elementos que podríamos comentarlos y que vienen 

muy bien porque aquí hay una dimensión evangelizadora 

que tiene que ver con la enseñanza (lo digo también por el 

día del maestro). Esta dimensión educadora nos dice que 

no se enseña imponiendo, sino que se suscita una 

educación sobre un valor grande, que, en este caso, es la 

cercanía de Dios en nuestra historia y la posibilidad de que 

ya el Reino de Dios lo vivamos acá, a través de relaciones 

de verdadero amor.  

En ese sentido, lo primero que les dice a los discilpulos es 

que la mies es abundante, o sea, la cosecha es enorme y 

los obreros son pocos, llamándo a esos 72 a que 

intervengan porque se necesita ampliar el radio de acción 

evangelizadora en todos los que creemos. Y entonces los 

envía en camino: “pónganse en camino, miren que los 

mando como corderos en medio de lobos”. Y aquí hay algo 



muy importante que tiene que ver con el tiempo de Jesús, 

con nuestro tiempo y con el tiempo que se señala en la 

primera lectura de Isaías (66,10-14c): los tiempos difíciles, 

duros, los tiempos oscuros, los tiempos terribles, de crisis. 

Son los tiempos en donde, especialmente, se acentúa la 

necesidad de anunciar el Evangelio, de ser misioneros 

todos para contrarrestar los peligros de la pérdida de 

nuestra humanidad.  

Y, por eso, el Evangelio ha sido escrito con un 

conocimiento muy profundo por parte de Dios de cómo 

somos los humanos, para poder hacer que Jesús, viviendo 

en una época tremenda como fue ese tránsito del Imperio 

Romano que, finalmente, terminó prácticamente con Israel 

y tuvieron que salir todos peregrinos, porque se acabó toda 

la organización de la experiencia religiosa de Israel. Dios 

sabe cómo somos los humanos y ha previsto que, en cada 

situación difícil, podamos nosotros actualizar y vivir este 

texto. Sobre todo, hoy, que vivimos en una situación de 

declive en el mundo, una crisis total en donde ya se habla 

de una recesión en Estados Unidos, la gente está yendo a 

asaltar las tiendas, hay una situación muy compleja en todo 

el mundo, las guerras continúan y esperemos no llegar a la 

Tercera Guerra Mundial. 

Eso dependerá de nosotros. Y en esa situación difícil, 

igualmente estamos yendo en camino como corderos en 



medio de lobos. Y, para eso, entonces, se necesita algo 

muy simple: no es cuestión de hacer una gran guerra para 

poder “calmar a todos”, como se ha hecho en estos días, 

pero ha sido peor. Se necesita aprender a ponerse de 

acuerdo, aprender a construir la paz desde lo más 

elemental, desde las casas, desde la vida de la gente, 

desde los barrios, desde la organización del pueblo 

sencillo.  

“No lleven talega, ni alforja, ni sandalias. No se detengan a 

saludar a nadie en el camino”. Es un llamado a no 

distraernos en el camino, a concentrarnos en que tenemos 

que anunciar y construir, el Reino aquí, porque ya hay 

signos del Reino, que es un don, que hay que levantar, que 

hay que alentar. Eso, en el fondo, es una misión de aliento. 

Pero, para eso, tenemos que vivir también ese Reino 

nosotros como lo vivía Jesús.  

El texto dice que el Señor los envía a los lugares en donde 

Él iba a ir, como una especie de presencia de Jesús 

posterior, para profundizar lo que ellos ya han ido logrando. 

¿Con qué signos? Curando a la gente, comiendo con ellos 

lo que tienen, comportándose como personas de igual a 

igual con los demás. Es bien interesante cómo a veces 

pensamos que ser católico es una “sobradera”. “Yo soy 

católico y los demás son unos pecadores”, se suele pensar. 



El católico, el cristiano, se identifica con las personas como 

son, come lo que le ponen, establece lazos directos, cura a 

la gente, acompaña incluso a los pecadores. Y eso es una 

de las cosas que más necesita el mundo actual: la 

compañía de una Iglesia que se hace con la gente y, por 

eso, abre posibilidades de construir la paz porque, al venir 

de Jesus, entiende al ser humano tan bien como lo 

entiende Dios.  

Y no es extraño que hayamos elegido, por obra del Espíritu 

Santo, a Monseñor Prevost, al Papa León, que es un lindo 

cachorrito, porque es totalmente pacífico y buena gente y 

Chiclayo, por eso, lo tiene en el corazón, porque era muy 

cercano. Todos podemos ser cercanos, hermanos y 

hermanas; todos podemos traer la paz, todos podemos 

suscitar la paz que ya existe en la búsqueda de las 

personas y en algunas experiencias también de las 

personas y los pueblos.  

Los “equipos docentes”, por ejemplo, son una muestra de 

paz, porque ellos son profesores que, además de trabajar 

en sus cosas, se reúnen como comunidad cristiana a leer el 

Evangelio y animarse en su enseñanza para poder enseñar 

mejor, y reflexionan juntos sobre cómo mejorar para ayudar 

a los alumnos. Es diferente al caso del profesor individual 

que hace su clase, se va a su casa y se acabó.  



Es necesario crear comunidades entre nosotros para 

favorecer la suscitación del Espíritu del Señor. Miren 

ustedes, los manda de dos en dos, por lo menos…como 

amigos. No los manda individualmente, los manda como 

comunidad. Por eso, en la Iglesia de Lima estamos 

haciendo las Asambleas Sinodales Parroquiales en estos 

días, que han sido muy exitosas y todavía quedan varias. 

Somos 129 parroquias en toda la ciudad, y la gente se ha 

apuntado en cada asamblea, en una 600, en otras 300. Y 

debatimos ¿qué cosa? cómo mejorar nuestra Iglesia hoy 

día para servir a nuestro pueblo y para anunciar al Señor, 

para que asi sea fuente de aliento.  

Y, por eso, agradecemos también la venida del coro de 

Parroquia San Juan Bautista de Amancaes, porque cuando 

uno va a Amancaes, se llena de alegría porque todo el 

mundo canta, todos son partícipes en medio de un pueblo 

muy sencillo y pobre, pero muy digno, muy esperanzado, 

muy lleno de vida.  

Yo tengo especial cariño por esta parroquia porque allí me 

regalaron las primeras hostias sin consagrar, por parte de 

un tío mío que era obispo auxiliar. Yo tenía tres años y, a 

partir de ahí, empecé a jugar a la misa, como lo hacía 

Monseñor Prevost, igual que León XIV, que también de 

chiquito jugaba a la misa.  



Ayer nos hemos reunido con todos los acólitos de dos 

decanatos que son así como nosotros cuando éramos 

niños, jugábamos a la misa; pero no para encerrarnos en la 

iglesia y separarnos del mundo. Acólito es “akeleuthos”, 

que significa “en camino”, el que acompaña en camino al 

Señor, y lo acompaña en todo su camino que desemboca 

en la ultima cena, la Eucaristía, después en la Cruz y, 

finalmente, en la Resurrección que conduce a Jesus a dar 

el Espiritu a la Iglesia para alentar al mundo. Es muy 

importante porque, a veces tenemos esa concepción de 

que la fe solamente es venir a la iglesia, rezar un poquito y 

ya. Cuando eso pasa, uno sale igualito a como entró, sin 

cambio, sin conversión, y por eso se vuelve cerrado, 

conservador, intransigente, solitario. 

Hermanos y hermanas, la Eucaristía es para salir distintos, 

para salir como Jesús, saboreando y sabiendo a Jesús. 

Cuando uno comulga, uno adquiere la “sazón” de Jesús y 

tiene que salir “sazonadito”, con todo lo que nos ha dado la 

comunión para anunciar el Evangelio. Si nos lo guardamos, 

entonces nos “secamos” igual y uno se “apolilla” como todo 

lo que se guarda, se “honguea”. En cambio, si salimos, es 

una salida muy bonita porque es penetrante, relacionadora, 

compartimos con la gente, comemos con ellos, nos 

ponemos al servicio de ellos. No salimos para buscar 



relaciones y prestigios, sino para curar a los enfermos y 

estar cerca. 

El evangelio de hoy también dice que: “si alguien no les 

hace caso, se sacudan el polvo de los pies”. Eso ha sido 

interpretado como una especie de desprecio, pero, en 

realidad, es un signo de libertad. La fe no se impone, se 

propone. Por lo tanto, si alguien no quiere recibirnos, 

correcto, pero eso sí les decimos: “está cerca el Reino de 

Dios”.  

Esto es muy fuerte porque, a veces, pensamos que la frase 

siguiente de Jesús, que dice: “Sodoma va a estar más feliz 

que ustedes”, es una amenaza, pero no lo es, es una 

descripción de lo que pasa cuando no se recibe el Reino, 

no porque Dios quiera destruirnos, sino porque es una 

autodestrucción. Es como cuando uno le advierte al niño y 

se porta mal, y después se siente mal porque se rompen 

todas las relaciones, entonces, tiene que educarlo uno 

tranquilamente, para que no le vaya mal.  

Hoy día tengamos la capacidad de acoger esta dimensión 

misionera de nuestras vidas y, sobre todo, pensar que, 

cuando ocurre un cambio en las personas por obra de esta 

relación, como la Iglesia latina ahora, una Iglesia más 

abierta, más cercana, que el Papa Francisco ha retomado 

desde el Vaticano II, tengamos la capacidad también de ver 



que no debemos, por eso, sentir que tenemos mucho 

poder. Uno de los problemas más serios de la Iglesia en 

latinoamerica y en el Peru es que, como hay una gran 

mayoria de cristianos,  a los pocos curas que existimos nos 

adoran; entonces, después  los sacerdotes nos creemos la 

“divina pomada” y les cobramos lo que sea, sometemos a 

la gente y la maltratamos. Ese pecado existe en la Iglesia, y 

muchos grupos católicos piensan así: que somos 

“poderosos”, pero lo que somos, en realidad, es servidores. 

Si hay algún poder, es el servicio.  

Y, para eso, entonces, así como Jesús ve caer a Satanás 

desde el cielo, también les dice a sus discípulos: que no 

estén alegres porque sean muy poderosos, sino “porque 

sus nombres estén escritos en el cielo”. Sepan que están 

viviendo hoy el Reino de Dios que esperamos y tienen que 

vivir como tal, les pide no interpreten el amor como poder, 

sino como fuerza inagotable de esperanza. Esa es nuestra 

tarea, esa es la tarea también de todos los hermanos 

maestros que han venido hoy día, y de todos los que 

somos maestros, en cierto modo, de una u otra forma: 

reconocer en las personas la fuerza y la capacidad de ellos 

mismos para encontrar un camino nuevo, y generar en 

ellos el aliento que viene de Dios para actuar de acuerdo a 

ella. No imponer el conocimiento, sino suscitar las 

potencialidades, las bellezas, las grandezas humanas y 



espirituales que cada uno de los muchachos, los alumnos, 

las personas a las cuales les enseñamos tienen para vivir.  

Que Dios los bendiga, los acompañe a todos, y feliz Día del 

Maestro, feliz día a las obstetras que han venido hoy día. 

Amén 


