
Domingo XVI del Tiempo Ordinario (20-07-25) 

Homilía del Cardenal Carlos Castillo 

(Transcripción) 

 

Queridos hermanos y hermanas: 

Hoy en este pequeño evangelio (Lc 10, 38-42) se nos da 

una enorme riqueza de vida porque se resumen las 

actitudes que ya Israel, en el Antiguo Testamento, en la 

larga historia que hubo desde Abraham hasta el tiempo de 

Jesús, se mantenía como una de las características del 

pueblo hebreo: la acogida, el ser acogedores, 

especialmente, de los desconocidos, en este caso, de 

estos tres que aparecen, que ahora ya hemos interpretado 

como una especie de anuncio de la Santísima Trinidad, el 

Dios que nos visita. Pero es una cosa muy interesante 

porque los israelitas siempre pensaban, en el sentido más 

antiguo, que la visita era siempre la visita de Dios. Cuando 

nos visita alguien, lo acogemos porque es Dios que nos 

viene a visitar. 

Así, también, la aparición del niño de Eten en la Hostia 

significa eso, una visita que nosotros hemos acogido y 

ustedes han desarrollado toda una devoción que ha 

marcado a Eten, en Chiclayo. Y así, ustedes han 

mantenido también esa capacidad de acoger, como ayer en 



la noche en la Catedral de Chiclayo ha sido muy lindo con 

toda la gente y su alegría. Y cómo será el día que el Papa 

León XIV nos visite. Eso va a ser la irrupción total en 

Chiclayo, no cabrá ni un alfiler porque todo el país se irá a 

Chiclayo. 

Ese corazón para acoger es fundamental porque nos dice 

mucho que el ser humano es un ser creado para ser 

hermano. Lo decíamos ya en los domingos pasados: 

tenemos ojos para ver adelante, al Otro; manos y brazos 

para abrazar, no para matar ni para destruir; tenemos una 

lengua para conversar. Y eso es lo que vemos en estos dos 

textos.  

En el primero texto del Génesis, hay un paso que luego se 

profundiza en la lectura final, que es la lectura del 

Evangelio. Vamos a reflexionarlo brevemente. ¿Qué pasa 

en el primer texto? En el primer texto del Génesis (18,1-

10a) hay esta visita de Dios a través de estos tres 

personajes extraños - porque se habla de tres y de uno a la 

vez - y lo interesante es que están ellos -Abraham y Sara- 

como de vacaciones, están en la Encina de Mambré, que 

es un sitio caluroso. Y lo primero que hace Abraham es 

acogerlos y buscar darles de comer, y le dice a Sara que de 

una vez se organice. Luego, les da de comer, todos le 

aceptaron, comieron todos muy bien, como a mí me 



sirvieron Cabrito a la Norteña, ayer en Chiclayo. Y él se 

queda de pie observándolos, contemplando cómo comen.  

Quizás, no hay una conversación mayor, pero sí un hecho 

de contemplar a Dios. Y hay un anuncio de lo que nos va a 

decir el Evangelio. En el Evangelio tenemos a Marta, que 

está como loca para ver cómo atiende a Jesús. Y, 

simultáneamente, su hermana, María, que es acusada de 

ociosa porque está contemplando al Señor y dice: “¿cómo 

es posible que no me ayude?”. Y eso nos pasa a todos a 

veces, ¿no? Estamos más preocupados por el modo y 

detalles de la acogida que la acogida como la quiere el 

Señor.  

Y allí hay una cuestión muy importante porque no hay una 

contradicción entre ambas, ambas quieren acoger al Señor. 

Solo que hay una nota esencial: María quiere escuchar su 

Palabra y contemplar el ser del Señor, un poco mas que la 

mirada de Abraham. Y eso es muy importante porque, 

entonces, ¿qué pasa cuando nos apuramos en muchas 

cosas? Es verdad que siempre hay que organizar para el 

huésped todo lo posible de atenderlo bien, pero, a veces, 

no hablamos con el huésped; a veces no le dirigimos la 

palabra pero sobre todo no lo escuchamos, solamente es 

un poquito atenderlo y nada más. Y no, el Señor quiere que 

escuchemos al huésped y, en este caso, si Él es el 

huésped con mayor razón. 



Para eso se necesita intimidad, tranquilidad y, sobre todo, 

capacidad de contemplar el camino del Señor, su palabra 

en el camino que está haciendo y que, en este caso muy 

concreto, está visitando a dos amigas mujeres, cosa muy 

importante porque en la época no se solía tener amigas 

mujeres para los varones, como las tenía el Señor, y mucho 

más Jesús. Normalmente, las amistades eran siempre 

diferenciadas, por un lado los varones, por otro las mujeres. 

Y esto es muy importante porque, entonces, Jesús nos 

hace ver que todos los seres humanos podemos encontrar 

el camino cuando escuchamos.  

Uno de los problemas más fuertes que tenemos en nuestra 

Iglesia es que, salvo en la homilía del domingo, en las 

lecturas, escuchamos poco lo que nos dice el Señor en los 

evangelios que nos han sido escritos para que los 

escuchemos. En la educación nosotros mismos como 

Iglesia hemos fallado un poco porque hemos adoctrinado y 

no hemos confrontado nuestra vida con la vida de Jesús.  

Y, por eso, este evangelio nos recuerda que la fe cristiana 

no es un conjunto de verdades que se recitan de memoria, 

sino es una experiencia que entra en nuestra experiencia 

de vida y, confrontándolas, permite encontrar muchos 

caminos interesantes. Cuando se adoctrina – como bien 

dice el Papa León XIV – es algo así como enseñar de 

paporreta, preguntas y respuestas, todo el mundo a decir 



todos exacto y tal como está establecido, algo así como 

que todas las verdades están ya definidas y todo está claro. 

Eso es una mala costumbre cristiana o católica, porque esa 

mala costumbre consiste en que repetimos como loros y no 

levantamos, no ayudamos a acompañar la belleza de lo 

que vivimos con sus problemas y las confrontamos con la 

belleza y los problemas que tuvo Jesús.  

Los escritos del Evangelio se hicieron justamente para que, 

dejándonos una narración, confrontáramos la narración de 

nuestra vida con la narración del Señor y sacar algunas 

ideas sabias e inspiradoras. Y, entonces, al reves, 

pensamos que, para poder desarrollar la vida cristiana, 

tenemos que aprender la doctrina y aprender a ser 

católicos que obedecen y son todos igualitos, todos 

cortados por la misma tijera.  

Ustedes han visto que, en la diversidad de advocaciones 

que tenemos al niño Jesús, a la Virgen, el Señor de 

Milagros, se expresa la diversidad de experiencias que 

narran nuestra historia, en donde nos hemos encontrado 

con el Señor y han quedado para muchos años. Pero hay 

otra cosa más: si seguimos nosotros encontrando a Jesús, 

leyendo juntos el Evangelio, cada uno va a sentir de 

diferente manera una inspiración que le permitirá caminar 

en su vida.  



Y uno de los problemas que más difícilmente afrontamos es 

cómo mi vida y nuestra vida tiene un valor, cómo mi vida 

tiene un problema, y cómo, en mi vida, gracias al valor, 

puede superar el problema. Y encuentro, entonces, en los 

ejemplos del Evangelio, que están llenos de parábolas, 

cuentos, anécdotas de Jesús y, sobre todo, ese camino que 

hoy día llamamos “sinodal” de Jesús, en donde va con sus 

discípulos caminando juntos, pero afrontan el rostro del que 

sufre y le pregunta: “¿Qué puedo hacer por ti?”. Jesús va 

caminando con la gente, no va arrollando, va conversando, 

dialogando, va retrocediendo al costado, a la derecha, va 

comprendiendo. Y así es que vienen los discípulos, no les 

impone serlo o les dice si no lo hacen se condenarán. Eso 

nunca lo escuchamos en Jesús.  

Los discípulos nacen al calor de un trato de Jesús profundo 

con las personas. A veces con un gesto, a veces con un 

milagro; a veces con una conversación. Este caso se 

parece mucho al caso de la pecadora, en el texto del 

capítulo 4 de Juan, esa mujer samaritana que tenía cinco 

maridos y con el que estaba no era su marido, pero que el 

Señor le pide: “Dame de beber”, conversando con ella.  

Hermanos y hermanas, la conversación y la acogida es 

fundamental en nuestras vidas. Y si el Papa León ha 

retomado muy claramente el camino del Papa Francisco es 

porque nos falta conversar en el mundo. Y, al contrario, han 



surgido las imposiciones, las arrogancias, las mudeces. 

Acuérdense muy bien que Caín mató a Abel con la mudez. 

En vez de preguntarle al Señor: ¿Por qué lo quieres más a 

él que a mí?”. En vez de decirle a Abel: “Abelcito, a ti te 

quieren más, hermanito. ¿me siento mal? Estoy medio 

arrebatado contigo por eso, ¿qué podemos hacer para que 

también me quiera a mí?”. Y en vez de decir eso, agarra la 

quijada de burro y se la tira encima y lo mata.  

Ese es el mundo que estamos viviendo actualmente, y 

tenemos el deber, todos juntos, de ayudarnos para salir del 

entrampamiento de la arrogancia, el entrampamiento del 

odio, del desprecio, como lo estamos viendo en estos días, 

sobre todo, con los migrantes en el mundo.  

En España ha habido un congresista que ha dicho que 

están “sobrando” ocho millones de migrantes. ¿Sobrando? 

¿Y a dónde van a ir? ¿Son sobra entonces? ¿Acaso no 

están “sobrando” algunos dirigentes que no hacen nada por 

la gente? Y, sin embargo, nunca decimos nosotros que 

sobran, también son importantes, pero tendrían que tener 

la misma actitud con todos aquellos que sufren y que 

trabajan duro para sacar adelante a sus familias, inclusive, 

a los pueblos, inclusive a la España u otra nación que 

pueda haber. Y, sin embargo, no hay agradecimiento a todo 

el esfuerzo que están haciendo esas personas sencillas y 



pobres que salen por los países buscando una esperanza 

porque en sus países no lo hay tanto.  

Por eso, hoy día, es el día de que todos nos llenemos del 

espíritu de María, la amiga de Jesus, y también de la 

preocupación de Marta, pero en donde lo más importante 

sea siempre concentrarnos en el Señor para aprender 

sabiamente las cosas, es cuchando su Palabra. Y 

terminamos con eso: aprender sabiamente las cosas no es 

buscar la sabiduría como una especie de conquista. La 

sabiduría todo ser humano la tiene porque tiene 

experiencia, lo importante es que contemplemos nuestras 

experiencias leyendo nuestra vida a la luz de ña de Jesus. 

Y para eso tenemos que contárnoslo primero a nosotros 

mismos.  

Yo les he recomendado ayer a los chiclayanos que cada 

uno haga una historia de su vida. Y así lo estamos 

haciendo con los seminaristas también. Nos hemos 

encontrado con una cosa muy seria en nuestra diócesis, 

que la mayor parte de los sacerdotes no conocen su 

historia y se forman para ser funcionarios. Y, entonces, no 

cuentan su vida, no comparten, parecen como que son 

perfectos porque hay una serie de normas que ellos 

cumplen, pero… la procesión va por dentro. Cuando uno no 

sale de sí, y cuenta a un amigo, a una amiga sus 

problemas, su historia, uno se encierra y un día estalla. No 



podemos seguir teniendo una humanidad en donde las 

personas estallen, tenemos que ayudarnos unos a otros a 

compartir. Y es fundsamental que comencemos 

mirandonos a nosotros mismos con realismo en la historia 

que vivimos. 

Que este día, entonces, sabiendo que lo principal es 

conversar con el Señor y escucharlo, Él nos va a enseñar 

una forma nueva de salir de nuestros problemas, 

conversando. Sobre todo, porque Jesús siempre habla de 

la relación con el Padre que Él tiene: “Tú y Yo somos uno”. 

“Tú en mí, Yo en ti”. Como que, cuando uno intercambia 

con el otro, cada uno acoge la vida del otro dentro de si y 

así, entonces nos hermanamos. Este camino es 

indispensable para poder generar la paz y el Papa León 

XIV nos ha dicho que es el “tiempo del amor”, el tiempo de 

“la revolución del amor”. Tenemos que todos imaginar cómo 

vamos a hacer, como cristianos, la revolución del amor a 

través de la concentración, el diálogo con Jesús y el 

diálogo con los hermanos. 

Que Dios los bendiga, hermanos y hermanas, y que 

podamos hacer ese camino de reparación de la humanidad 

en las situaciones más difíciles para recrear la humanidad 

en esta situación extrema que le ha tocado ahora al Papa 

León XIV afrontar y que, por lo menos, por su juventud, 



durará bastante tiempo todavía, en donde todos hemos de 

colaborar.  

Gracias a los chiclayanos por haber venido también aquí 

hoy día. A los eteños. Gracias de verdad.  


