EXHORTACION APOSTOLICA
DIIL.LEXITE
DEL SANTO PADRE

LEON XIV

SOBRE ELL. AMOR HACIA LOS POBRES






1. «TEHE AMADO» (Ap 3,9), dice el Senor a una
comunidad cristiana que, a diferencia de otras, no
tenfa ninguna relevancia ni recursos y estaba ex-
puesta a la violencia y al desprecio: «A pesar de
tu debilidad [...] obligaré [...] a que se postren
delante de ti» (Ap 3,8-9). Este texto evoca las pa-
labras del cantico de Marfa: « Dertib6 a los pode-
rosos de su trono y elevo a los humildes. Colmo
de bienes a los hambrientos y despidio a los ricos
con las manos vacias» (I.¢ 1,52-53).

2. La declaracién de amor del Apocalipsis re-
mite al misterio inextinguible que el Papa Fran-
cisco ha profundizado en la enciclica Difexit nos
sobre el amor divino y humano del Corazon de
Cristo. En ella hemos admirado el modo en el
que Jesus se identifica «con los mas pequefios de
la sociedad» y como con su amor, entregado has-
ta el final, muestra la dignidad de cada ser huma-
no, sobre todo cuando es «mas débil, miserable
y sufriente».! Contemplar el amor de Cristo «nos
ayuda a prestar mas atencion al sufrimiento y a
las carencias de los demas, nos hace fuertes para

' Francisco, Carta enc. Dilexit nos (24 octubre 2024), 170:
AAS 116 (2024), 1422.



participar en su obra de liberacién, como instru-
mentos para la difusiéon de su amor».”

3. Por esta razon, en continuidad con la encicli-
ca Dilexit nos, el Papa Francisco estaba preparan-
do, en los ultimos meses de su vida, una exhor-
tacion apostolica sobre el cuidado de la Iglesia
por los pobres y con los pobres, titulada Dilexi te,
imaginando que Cristo se dirigiera a cada uno de
ellos diciendo: no tienes poder ni fuerza, pero «yo
te he amado» (Ap 3,9). Habiendo recibido como
herencia este proyecto, me alegra hacerlo mio
—afadiendo algunas reflexiones— y proponer-
lo al comienzo de mi pontificado, compartiendo
el deseo de mi amado predecesor de que todos
los cristianos puedan percibir la fuerte conexion
que existe entre el amor de Cristo y su llamada a
acercarnos a los pobres. De hecho, también yo
considero necesario insistir sobre este camino de
santificacion, porque en el «llamado a reconocer-
lo en los pobres y sufrientes se revela el mismo
corazén de Cristo, sus sentimientos y opciones
mas profundas, con las cuales todo santo intenta
configurarse».’

> Ibid., 171: AAS 116 (2024), 1422-1423.
* Ib., Exhortt. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 96:
AAS 110 (2018), 1137.

4



CAPITULO PRIMERO

ALGUNAS PALABRAS INDISPENSABLES

4. Los discipulos de Jesus criticaron a la mujer
que le habfa derramado un perfume muy valioso
sobre su cabeza: «¢Para qué este derroche? —
decfan— Se hubiera podido vender el perfume
a buen precio para repartir el dinero entre los
pobres». Pero el Sefior les dijo: « A los pobres los
tendran siempre con ustedes, pero a mi no me
tendran siempre» (Mr 26,8-9.11). Aquella mujer
habia comprendido que Jesus era el Mesfas hu-
milde y sufriente sobre el que debfa derramar su
amor. {Qué consuelo ese ungtiento sobre aquella
cabeza que algunos dias después serfa atormen-
tada por las espinas! Era un gesto insignificante,
ciertamente, pero quien sufre sabe cuan impor-
tante es un pequefio gesto de afecto y cuanto ali-
vio puede causar. Jesus lo comprende y sanciona
su perennidad: « Alli donde se proclame esta Bue-
na Noticia, en todo el mundo, se contara también
en su memoria lo que ella hizo» (M? 26,13). La
sencillez de este gesto revela algo grande. Ningun
gesto de afecto, ni siquiera el mds pequefio, serd
olvidado, especialmente si esta dirigido a quien
vive en el dolot, en la soledad o en la necesidad,
como se encontraba el Sefior en aquel momento.

5



5. Y es precisamente en esta perspectiva que
el afecto por el Sefior se une al afecto por los
pobres. Aquel Jestus que dice: «A los pobres los
tendran siempre con ustedes» (M7 26,11) expre-
sa el mismo concepto que cuando promete a los
discipulos: « Yo estaré siempre con ustedes» (M
28,20). Y al mismo tiempo nos vienen a la men-
te aquellas palabras del Sefior: «Cada vez que lo
hicieron con el mas pequefio de mis hermanos,
lo hicieron conmigo» (Mz25,40). No estamos en
el horizonte de la beneficencia, sino de la Reve-
lacion; el contacto con quien no tiene poder ni
grandeza es un modo fundamental de encuentro
con el Sefior de Ia historia. En los pobres El sigue
teniendo algo que decirnos.

SAN FraNcIsCO

6. El Papa Francisco, recordando la eleccion
de su nombre, contd que, después de haber sido
elegido, un cardenal amigo lo abrazo, lo beso y le
dijo: «{No te olvides de los pobres!».* Se trata de
la misma recomendacion hecha a san Pablo por
las autoridades de la Iglesia cuando subio a Jeru-
salén para confirmar su mision (cf. Ga 2,1-10).
Anos mas tarde, el Apéstol pudo afirmar que fue
esto lo que siempre habia tratado de hacer (cf. v.
10). Y fue también la opcion de san Francisco
de Asis: en el leproso fue Cristo mismo quien lo

* FRANCISCO, Encuentro con los representantes de los medios de
comunicacion (16 marzo 2013): AAS 105 (2013), 381.

6



abrazo, cambiandole la vida. La figura luminosa
del Poverello nunca dejara de inspirarnos.

7. Fue él, hace ocho siglos, quien provocd un
renacimiento evangélico entre los cristianos y
en la sociedad de su tiempo. Al joven Francis-
co, antes rico y arrogante, le impactd encontrar-
se con la realidad de los marginados. El impulso
que provoco no cesa de movilizar el animo de
los creyentes y de muchos no creyentes, y «ha
cambiado la historia».” El mismo Concilio Va-
ticano 11, segun las palabras de san Pablo VI, se
encuentra en este camino: «la antigua historia del
buen samaritano ha sido el paradigma de la es-
pititualidad del Concilio». Estoy convencido de
que la opcion preferencial por los pobres genera
una renovacion extraordinaria tanto en la Iglesia
como en la sociedad, cuando somos capaces de
liberarnos de la autorreferencialidad y consegui-
mos escuchar su grito.

EL GRITO DE LOS POBRES

8. A este respecto, hay un texto de la Sagrada
Escritura al que siempre es necesario volver. Se
trata de la revelacion de Dios a Moisés junto a
la zarza ardiente: « Yo he visto la opresion de mi

3 J. BERGOGLIO — A. SKORKA, Sobre el cielo y la tierra, Buenos
Aires 2013, 214.

¢ S. PaBLo VI, Homilia en la Santa Misa concelebrada durante
la iltima sesion piiblica del Concilio Ecuménico Vaticano 11 (7 diciem-
bre 1965): .44 58 (1966), 55-56.



pueblo, que esta en Egipto, y he oido los gritos de
dolor, provocados por sus capataces. Si, conozco
muy bien sus sufrimientos. Por eso he bajado a li-
bratlo [...]. Ahora ve, yo te envio» (Ex 3,7-8.10).
Dios se muestra solicito hacia la necesidad de los
pobres: «clamaron al Senor, y €l hizo surgir un
salvador» (J¢ 3,15). Por eso, escuchando el grito
del pobre, estamos llamados a identificarnos con
el corazén de Dios, que es premuroso con las
necesidades de sus hijos y especialmente de los
mas necesitados. Permaneciendo, por el contra-
rio, indiferentes a este grito, el pobre apelaria al
Seflor contra nosotros y serfamos culpables de
un pecado (cf. D 15,9), alejandonos del corazén
mismo de Dios.

9. La condiciéon de los pobres representa un
grito que, en la historia de la humanidad, inter-
pela constantemente nuestra vida, nuestras so-
ciedades, los sistemas politicos y econémicos, y
especialmente a la Iglesia. En el rostro herido de
los pobres encontramos impreso el sufrimiento
de los inocentes y, por tanto, el mismo sufrimien-
to de Cristo. Al mismo tiempo, deberfamos ha-
blar quizas mas correctamente de los numerosos
rostros de los pobres y de la pobreza, porque se
trata de un fendémeno variado; en efecto, existen
muchas formas de pobreza: aquella de los que
no tienen medios de sustento material, la pobre-

7 Cf. Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudiun (24 noviem-
bre 2013), 187: A4S 105 (2013), 1098.

8



za del que esta marginado socialmente y no tie-
ne instrumentos para dar voz a su dignidad y a
sus capacidades, la pobreza moral y espiritual, la
pobreza cultural, la del que se encuentra en una
condicion de debilidad o fragilidad personal o
social, la pobreza del que no tiene derechos, ni
espacio, ni libertad.

10.  En este sentido, se puede decir que el com-
promiso en favor de los pobres y con el fin de
remover las causas sociales y estructurales de la
pobreza, aun siendo importante en los ultimos
decenios, sigue siendo insuficiente. Esto también
porque vivimos en una sociedad que a menudo
privilegia algunos criterios de orientacion de la
existencia y de la politica marcados por nume-
rosas desigualdades y, por tanto, a las viejas po-
brezas de las que hemos tomado conciencia y
que se intenta contrastar, se agregan otras nuevas,
en ocasiones mas sutiles y peligrosas. Desde este
punto de vista, es encomiable el hecho de que las
Naciones Unidas hayan puesto la erradicacion de
la pobreza como uno de los objetivos del Milenio.

11. Al compromiso concreto por los pobres
también es necesario asociar un cambio de men-
talidad que pueda incidir en la transformacién
cultural. En efecto, la ilusién de una felicidad que
deriva de una vida acomodada mueve a muchas
personas a tener una vision de la existencia basa-
da en la acumulacién de la riqueza y del éxito so-
cial a toda costa, que se ha de conseguir también

9



en detrimento de los demas y beneficiandose de
ideales sociales y sistemas politicos y econdémicos
injustos, que favorecen a los mas fuertes. De ese
modo, en un mundo donde los pobres son cada
vez mas numerosos, paraddjicamente, también
vemos crecer algunas élites de ricos, que viven
en una burbuja muy confortable y lujosa, casi en
otro mundo respecto a la gente comun. Eso sig-
nifica que todavia persiste —a veces bien enmas-
carada— una cultura que descarta a los demas sin
advertirlo siquiera y tolera con indiferencia que
millones de personas mueran de hambre o sobre-
vivan en condiciones indignas del ser humano.
Hace algunos afios, la foto de un nifio tendido
sin vida en una playa del Mediterraneo provoco
un gran impacto y, lamentablemente, aparte de
alguna emocién momentanea, hechos similares
se estan volviendo cada vez mas irrelevantes, re-
duciéndose a noticias marginales.

12. No debemos bajar la guardia respecto a
la pobreza. Nos preocupan particularmente las
graves condiciones en las que se encuentran mu-
chisimas personas a causa de la falta de comida
y de agua. Cada dia mueren varios miles de per-
sonas por causas vinculadas a la malnutricion. En
los paises ricos las cifras relativas al numero de
pobres tampoco son menos preocupantes. En
Europa hay cada vez mas familias que no logran
llegar a fin de mes. En general, se percibe que
han aumentado las distintas manifestaciones de

10



la pobreza. Esta ya no se configura como una
unica condiciéon homogénea, mas bien se tra-
duce en multiples formas de empobrecimiento
econémico y social, reflejando el fenémeno de
las crecientes desigualdades también en contex-
tos generalmente acomodados. Recordemos que
«doblemente pobres son las mujeres que sufren
situaciones de exclusion, maltrato y violencia,
porque frecuentemente se encuentran con me-
nores posibilidades de defender sus derechos.
Sin embargo, también entre ellas encontramos
constantemente los mas admirables gestos de
heroismo cotidiano en la defensa y el cuidado de
la fragilidad de sus familias».® Si bien en algunos
paises se observan cambios importantes, «la or-
ganizacion de las sociedades en todo el mundo
todavia esta lejos de reflejar con claridad que las
mujeres tienen exactamente la misma dignidad
e idénticos derechos que los varones. Se afirma
algo con las palabras, pero las decisiones y la rea-
lidad gritan otro mensaje»,” sobte todo si pensa-
mos en las mujeres mas pobres.

PREJUICIOS IDEOLOGICOS

13. Mas alla de los datos —que a veces son “in-
terpretados” en modo tal de convencernos que la
situacion de los pobres no es tan grave—, la rea-

8 Ibid., 212: AAS 105 (2013), 1108.
’ Ib., Carta. enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 23: AAS
112 (2020), 977.

11



lidad general es bastante clara: « Hay reglas econo-
micas que resultaron eficaces para el crecimiento,
pero no asi para el desarrollo humano integral. Au-
mento la riqueza, pero con inequidad, y asi lo que
ocurre es que “nacen nuevas pobrezas”. Cuando
dicen que el mundo moderno redujo la pobreza,
lo hacen midiéndola con criterios de otras épocas
no comparables con la realidad actual. Porque en
otros tiempos, por ejemplo, no tener acceso a la
energfa eléctrica no era considerado un signo de
pobreza ni generaba angustia. La pobreza siem-
pre se analiza y se entiende en el contexto de las
posibilidades reales de un momento histérico
concretox.!” Sin embargo, mis alld de las situacio-
nes especificas y contextuales, en un documento
de la Comunidad Europea, en 1984, se afirmaba
que «se entiende por personas pobres los indivi-
duos, las familias y los grupos de personas cuyos
recursos (materiales, culturales y sociales) son tan
escasos que no tienen acceso a las condiciones de
vida minimas aceptables en el Estado miembro en
que viven».!" Pero si reconocemos que todos los
seres humanos tienen la misma dignidad, indepen-
dientemente del lugar de nacimiento, no se deben
ignorar las grandes diferencias que existen entre
los paises y las regiones.

0 Tbid., 21: AAS 112 (2020), 976.

" ConsEjo DE 1.AS COMUNIDADES BUROPEAS, Derisidn
(85/8/ CEE) relativa a una accién comunitaria especifica de lucha contra
la pobreza (19 diciembre 1984), art. 1, par. 2: Diario Oficial de las
Comunnidades Europeas, N. L 2/24.

12



14.  Los pobres no estan por casualidad o por
un ciego y amargo destino. Menos atn la pobre-
za, para la mayor parte de ellos, es una eleccion.
Y, sin embargo, todavia hay algunos que se atre-
ven a afirmarlo, mostrando ceguera y crueldad.
Obviamente entre los pobres hay también quien
no quiere trabajar, quizas porque sus antepasa-
dos, que han trabajado toda la vida, han muerto
pobres. Pero hay muchos —hombres y muje-
res— que de todas maneras trabajan desde la ma-
fiana hasta la noche, a veces recogiendo cartones
o haciendo otras actividades de ese tipo, aunque
este esfuerzo sélo les sirva para sobrevivir y nun-
ca para mejorar verdaderamente su vida. No po-
demos decir que la mayor parte de los pobres lo
son porque no hayan obtenido “méritos”, segiin
esa falsa vision de la meritocracia en la que pa-
recerfa que sélo tienen méritos aquellos que han
tenido éxito en la vida.

15. También los cristianos, en muchas ocasio-
nes, se dejan contagiar por actitudes marcadas
por ideologias mundanas o por posicionamien-
tos politicos y econémicos que llevan a injustas
generalizaciones y a conclusiones engafiosas. El
hecho de que el ejercicio de la caridad resulte des-
preciado o ridiculizado, como si se tratase de la
fijacion de algunos y no del nucleo incandescente
de la mision eclesial, me hace pensar que siempre
es necesario volver a leer el Evangelio, para no
correr el riesgo de sustituirlo con la mentalidad

13



mundana. No es posible olvidar a los pobres si
no queremos salir fuera de la corriente viva de la
Iglesia que brota del Evangelio y fecunda todo
momento historico.

14



CAPITULO SEGUNDO

DIOS OPTA POR LOS POBRES

LA OPCION POR LOS POBRES

16.  Dios es amor misericordioso y su proyecto
de amor, que se extiende y se realiza en la histo-
ria, es ante todo su descenso y su venida entre
nosotros para liberarnos de la esclavitud, de los
miedos, del pecado y del poder de la muerte. Con
una mirada misericordiosa y el corazon lleno de
amor, El se dirigi6 a sus criaturas, haciéndose
cargo de su condiciéon humana y, por tanto, de su
pobreza. Precisamente para compartir los limites
y las fragilidades de nuestra naturaleza humana,
El mismo se hizo pobre, nacié en carne como
nosotros, lo hemos conocido en la pequefiez de
un nifio colocado en un pesebre y en la extre-
ma humillacién de la cruz, alli compartié nuestra
pobreza radical, que es la muerte. Se compren-
de bien, entonces, por qué se puede hablar tam-
bién teolbgicamente de una opcion preferencial
de Dios por los pobres, una expresion nacida en
el contexto del continente latinoamericano y en
particular en la Asamblea de Puebla, pero que ha

sido bien integrada en el magisterio de la Iglesia

15



sucesivo.'” Esta “preferencia” no indica nunca
un exclusivismo o una discriminacién hacia otros
grupos, que en Dios serfan imposibles; esta de-
sea subrayar la accion de Dios que se compadece
ante la pobreza y la debilidad de toda la huma-
nidad y, queriendo inaugurar un Reino de justi-
cia, fraternidad y solidaridad, se preocupa parti-
cularmente de aquellos que son discriminados y
oprimidos, pidiéndonos también a nosotros, su
Iglesia, una opcion firme y radical en favor de los
mas débiles.

17.  Se comprenden en esta perspectiva las nume-
rosas paginas del Antiguo Testamento en las que
Dios es presentado como amigo y liberador de los
pobres, Aquel que escucha el grito del pobre e in-
terviene para liberarlo (cf. Sa/ 34,7). Dios, refugio
del pobre, por medio de los profetas —recorde-
mos en particular a Amos e Isafas— denuncia las
iniquidades en perjuicio de los mas débiles y dirige
a Israel la exhortacion a renovar también el culto
desde dentro, porque no se puede rezar ni ofrecer
sacrificios mientras se oprime a los mas débiles y
a los mas pobres. Desde el comienzo, la Escritura
manifiesta con mucha intensidad el amor de Dios
a través de la proteccion de los débiles y de los que
menos tienen, hasta el punto de poder hablar de
una auténtica “debilidad” de Dios para con ellos.

12 Cf. S. Juan Pasro 11, Categuesis (27 octubte 1999): L.'Os-
servatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola, 29 octubre
1999, 3.

16



«El corazén de Dios tiene un sitio preferencial
para los pobres [...]. Todo el camino de nuestra
redencion esta signado por los pobres»."

JESUS, MESIAS POBRE

18. Toda la historia veterotestamentaria de la
predileccion de Dios por los pobres y el deseo
divino de escuchar su grito —que he evocado
brevemente— encuentra en Jesus de Nazaret su
plena realizacién.' En su encarnacion, El «se ano-
nad6 a si mismo, tomando la condicion de set-
vidor y haciéndose semejante a los hombres. Y
presentandose con aspecto humano» (Fip 2,7), de
esa forma nos trajo la salvacion. Se trata de una
pobreza radical, fundada sobre su misiéon de reve-
lar el verdadero rostro del amor divino (cf. [z 1,18;
1 Jn4.,9). Por tanto, con una de sus admirables sin-
tesis, san Pablo puede afirmar: «Ya conocen la ge-
nerosidad de nuestro Sefior Jesucristo que, siendo
rico, se hizo pobre por nosotros, a fin de enrique-
cernos con su pobreza» (2 Co 8,9).

19.  En efecto, el Evangelio muestra que esta
pobreza incidié en cada aspecto de su vida. Des-

B Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudinm (24 noviembre
2013), 197: 445 105 (2013), 1102.

" Cf. ., Mensaje para la V" Jornada Mundial de los Pobres
(13 junio 2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesus no sélo esta de
parte de los pobres, sino que comparte con ellos la misma suer-
te. Esta es una importante leccion también para sus discipulos
de todos los tiempos».

17



de su llegada al mundo, Jesus experimentd las
dificultades relativas al rechazo. El evangelista
Lucas, narrando la llegada a Belén de José y Ma-
rfa, ya préxima a dar a luz, observa con amar-
gura: «No habia lugar para ellos en el albergue»
(L¢ 2,7). Jests naci6 en condiciones humildes; re-
cién nacido fue colocado en un pesebre y, muy
pronto, para salvarlo de la muerte, sus padres
huyeron a Egipto (cf. Mz 2,13-15). Al inicio de la
vida publica, fue expulsado de Nazaret después de
haber anunciado que en Fl se cumple el afio de
gracia del que se alegran los pobres (cf. ¢ 4,14-
30). No hubo un lugar acogedor ni siquiera a la
hora de su muerte, ya que lo condujeron fuera de
Jerusalén para crucificarlo (cf. Me 15,22). En esta
condicion se puede resumir claramente la pobre-
za de Jesus. Se trata de la misma exclusion que ca-
racteriza la definiciéon de los pobres: ellos son los
excluidos de la sociedad. Jesus es la revelacion de
este privileginm panpernm. Fl se presenta al mundo
no s6lo como Mesias pobre sino como Mesias de
los pobres y para los pobres.

20. Hay algunos indicios a propésito de la con-
dicién social de Jestus. En primer lugar, El rea-
lizaba el oficio de artesano o carpintero, #éktin
(cf. M 6,3). Se trata de una categoria de personas
que vivian de su trabajo manual. Ademas, al no
poseer tierras, eran considerados inferiores res-
pecto a los campesinos. Cuando el pequeno Jests
fue presentado en el Templo por José y Maria,

18



sus progenitores ofrecieron una pareja de torto-
las o de pichones (cf. L¢ 2,22-24), que segun las
prescripciones del libro del Levitico (cf. 12,8) era
la ofrenda de los pobres. Un episodio evangélico
significativo es el que relata como Jesus, junto con
sus discipulos, arrancaban espigas para comer
mientras atravesaban los campos (cf. Me 2,23-
28), y esto —espigar los sembrados— soélo le era
permitido a los pobres. Jesus mismo, luego, dice
de si: «LLos zorros tienen sus cuevas y las aves del
cielo sus nidos; pero el Hijo del hombre no tiene
donde reclinar la cabeza» (M7 8,20; 1. 9,58). El
en efecto, es un maestro itinerante, cuya pobreza
y precariedad es signo de su vinculo con el Padre
y es lo que se le pide también a quien quiere se-
guirlo en el camino del discipulado, precisamente
para que la renuncia a los bienes, a las riquezas y a
las seguridades de este mundo sean signo visible
de la confianza en Dios y en su providencia.

21. Al comienzo de su ministerio publico, Jests
se presenta en la sinagoga de Nazaret leyendo el
libro del profeta Isafas y aplicandose a si mismo
la palabra del profeta: « El Espiritu del Sefior esta
sobre mi, porque me ha consagrado por la un-
cién. El me envi6 a llevar la Buena Noticia a los
pobres» (L¢ 4,18; cf. Is 61,1). Bl por tanto, se
presenta como Aquel que viene a manifestar en
el hoy de la historia la cercania amorosa de Dios,
que es ante todo obra de liberacion para quienes
son prisioneros del mal, para los débiles y los po-

19



bres. Los signos que acompanan la predicacion
de Jesus son manifestacion del amor y de la com-
pasion con la que Dios mira a los enfermos, a
los pobres y a los pecadores que, en virtud de su
condicion, eran marginados por la sociedad, pero
también por la religion. El abre los ojos a los cie-
gos, cura a los leprosos, resucita a los muertos
y anuncia la buena noticia a los pobres; Dios se
acerca, Dios los ama (cf. L¢ 7,22). Esto explica
por qué El proclama: «jFelices ustedes, los po-
bres, porque el Reino de Dios les pertenece!» (L¢
6,20). En efecto, Dios muestra predileccion hacia
los pobres, a ellos se dirige la palabra de espe-
ranza y de liberacién del Sefior y, por eso, aun en
la condicién de pobreza o debilidad, ya ninguno
debe sentirse abandonado. Y la Iglesia, si quiere
ser de Cristo, debe ser la Iglesia de las Bienaven-
turanzas, una Iglesia que hace espacio a los pe-
quefios y camina pobre con los pobres, un lugar
en el que los pobres tienen un sitio privilegiado
(cf. $72,2-4).

22. Los indigentes y enfermos, incapaces de
procurarse lo necesario para vivir, se encontra-
ban muchas veces obligados a la mendicidad. A
esto se afadia el peso de la vergtienza social, ali-
mentado por la conviccién de que la enfermedad
y la pobreza estuvieran vinculadas a algiin peca-
do personal. Jestus se opuso con firmeza a ese
modo de pensar, afirmando que Dios «hace salir
el sol sobre malos y buenos y hace caer la lluvia

20



sobre justos e injustos» (M?5,45). Es mas, dio un
vuelco completo a esa concepcidn, como queda
bien ejemplificado en la parabola del rico epu-
16n y del pobre Lazaro: «Hijo mio, |...] recuerda
que has recibido tus bienes en vida y Lazaro, en
cambio, recibié males; ahora ¢l encuentra aqui su
consuelo, y tu, el tormento» (L¢ 16,25).

23. Entonces es claro que «de nuestra fe en
Cristo hecho pobre, y siempre cercano a los po-
bres y excluidos, brota la preocupacioén por el de-
sarrollo integral de los mas abandonados de la
sociedad»."”” Muchas veces me pregunto pot qué,
aun cuando las Sagradas Escrituras son tan preci-
sas a proposito de los pobres, muchos continian
pensando que pueden excluir a los pobres de sus
atenciones. Por el momento, sigamos aun en el
ambito biblico e intentando reflexionar sobre
nuestra relacion con los ultimos de la sociedad y
su lugar fundamental en el pueblo de Dios.

LA MISERICORDIA HACIA LOS POBRES EN LA BIBLIA

24. El apostol Juan escribe: «¢Cémo puede
amar a Dios, a quien no ve, el que no ama a su
hermano, a quien ve?» (7 Jn 4,20). Del mismo
modo, en su réplica al doctor de la ley, Jesus reto-
ma los dos antiguos mandamientos: « Amaras al
Sefor, tu Dios, con todo tu corazon, con toda tu

5 Ib., Exhort. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre 2013),
186: .4A45 105 (2013), 1098.

21



alma y con todas tus fuerzas» (D? 6,5) y «amaras
a tu préjimo como a ti mismox» (v 19,18) fun-
diéndolos en un tnico mandamiento. El evange-
lista Marcos recoge la respuesta de Jesus en estos
términos: «El primero es: Escucha, Israel: el Se-
for nuestro Dios es el unico Sefior; y tu amaras
al Senor, tu Dios, con todo tu corazén y con toda
tu alma, con todo tu espiritu y con todas tus fuer-
zas. El segundo es: Amaras a tu préjimo como a

ti mismo. No hay otro mandamiento mas grande
que estos» (Me 12,29-31).

25.  El pasaje citado del Levitico exhorta a hon-
rar al conciudadano, mientras en otros textos se
encuentra una enseflanza que también invita al
respeto —por no decir incluso al amor— del
enemigo: «Si encuentras perdido el buey o el asno
de tu enemigo, se los llevaras inmediatamente.
Si ves al asno del que te aborrece, caido bajo el
peso de su carga, no lo dejaras abandonado; mas
adn, acudiras a auxiliarlo junto con su duefo»
(Ex 23,4-5). De todo esto se trasluce el valor in-
trinseco del respeto a la persona: cualquiera, in-
cluso el enemigo, si se encuentra en dificultad,
merece siempre nuestra ayuda.

26. Es innegable que el primado de Dios en la
ensefanza de Jesus va acompafiado de otro pun-
to fijo: no se puede amar a Dios sin extender el
propio amor a los pobres. El amor al préjimo
representa la prueba tangible de la autenticidad
del amor a Dios, como asevera el apodstol Juan:

22



«Nadie ha visto nunca a Dios: si nos amamos los
unos a los otros, Dios permanece en nosotros y
el amor de Dios ha llegado a su plenitud en noso-
tros. [...] Dios es amor, y el que permanece en el
amor permanece en Dios, y Dios permanece en
él» (7 Jn 4,12.16). Son dos amores distintos, pero
inseparables. Incluso en los casos en los que la
relaciéon con Dios no es explicita, el Sehor mismo
nos ensefla que todo acto de amor hacia el pro-
jimo es de algin modo un reflejo de la caridad
divina: «LLes aseguro que cada vez que lo hicieron
con el mas pequeno de mis hermanos, lo hicie-

ron conmigo» (M? 25,40).

27. Por esta razon se recomiendan las obras de
misericordia, como signo de la autenticidad del
culto que, mientras alaba a Dios, tiene la tarea de
disponernos a la transformacion que el Espiritu
puede realizar en nosotros, para que seamos to-
dos imagen de Cristo y de su misericordia hacia
los mas débiles. En este sentido, la relacion con el
Sefor, que se expresa en el culto, pretende tam-
bién liberarnos del riesgo de vivir nuestras rela-
ciones en la 16gica del calculo y del interés, para
abrirnos a la gratuidad que circula entre aquellos
que se aman y que, por eso, ponen todo en co-
mun. A este respecto, Jesus aconseja: «Cuando
des un almuerzo o una cena, no invites a tus
amigos, ni a tus hermanos, ni a tus parientes, ni
a los vecinos ricos, no sea que ellos te inviten a
su vez, y as{ tengas tu recompensa. Al contrario,

23



cuando des un banquete, invita a los pobres, a
los lisiados, a los paraliticos, a los ciegos. jFeliz
de ti, porque ellos no tienen como retribuirte!»

(Le 14,12-14).

28. Lallamada del Sefor a la misericordia para
con los pobres ha encontrado una expresion
plena en la gran parabola del juicio final (cf.
Mt 25,31-46), que es también una descripcion
grafica de la bienaventuranza de los misericor-
diosos. Alli el Senor nos ofrece la clave para
alcanzar nuestra plenitud, porque «si buscamos
esa santidad que agrada a los ojos de Dios, en
este texto hallamos precisamente un protocolo
sobre el cual seremos juzgados».'® Las palabras
fuertes y claras del Evangelio deberfan ser vividas
«sin comentario, sin elucubraciones y excusas
que les quiten fuerza. El Sefior nos dejo bien cla-
ro que la santidad no puede entenderse ni vivirse
al margen de estas exigencias suyas».'’

29. En la primera comunidad cristiana el pro-
grama de caridad no derivaba de analisis o de pro-
yectos, sino directamente del ejemplo de Jesus,
de las mismas palabras del Evangelio. La Carta
de Santiago dedica mucho espacio al problema
de la relacion entre ricos y pobres, lanzando a los
creyentes dos enérgicos llamados que cuestionan

16 Ip., Exhott. ap. Ganudete et excsultate (19 marzo 2018), 95:
AAS 110 (2018), 1137.
7 Ihid., 97: AAS 110 (2018), 1137.

24



su fe: «gDe qué le sirve a uno, hermanos mios,
decir que tiene fe, si no tiene obras? ¢Acaso esa fe
puede salvarlo? ¢;De qué sirve si uno de ustedes,
al ver a un hermano o una hermana desnudos o
sin el alimento necesario, les dice: “Vayan en paz,
caliéntense y coman”, y no les da lo que necesi-
tan para su cuerpo? Lo mismo pasa con la fe: si
no va acompanada de las obras, estd completa-
mente muerta» (57 2,14-17).

30. «Su oro y su plata se han herrumbrado, y
esa herrumbre dara testimonio contra ustedes y
devorara sus cuerpos como un fuego. {Ustedes
han amontonado riquezas, ahora que es el tiem-
po final! Sepan que el salario que han retenido a
los que trabajaron en sus campos esta clamando,
y el clamor de los cosechadores ha llegado a los
oidos del Sefior del universo. Ustedes llevaron en
este mundo una vida de lujo y de placer, y se han
cebado a si mismos para el dia de la matanza»
(8§75,3-5). jQué fuerza tienen estas palabras, aun-
que prefiramos hacernos los sordos! En la Prime-
ra Carta de san Juan encontramos una exhorta-
cién parecida: «Si alguien vive en la abundancia,
y viendo a su hermano en la necesidad, le cierra
su corazon, ;cémo permanecera en €l el amor de
Diose» (1 Jn 3,17).

31. Lo que dice la Palabra revelada «es un men-
saje tan claro, tan directo, tan simple y elocuente,
que ninguna hermenéutica eclesial tiene derecho
a relativizarlo. La reflexion de la Iglesia sobre es-

25



tos textos no deberia oscurecer o debilitar su sen-
tido exhortativo, sino mas bien ayudar a asumir-
los con valentfa y fervor. ;Para qué complicar lo
que es tan simple? Los aparatos conceptuales es-
tan para favorecer el contacto con la realidad que
pretenden explicart, y no para alejarnos de ellax.'

32. Por otra parte, un claro ejemplo eclesial de
compartir los bienes y asistir a los pobres lo en-
contramos en la vida cotidiana y en el estilo de la
primera comunidad cristiana. Podemos recordar
en particular el modo en el que fue resuelta la
cuestion de la distribucion cotidiana de ayuda a
las viudas (cf. Heh 6,1-6). Se trataba de un pro-
blema dificil de resolver, porque algunas de estas
viudas, que provenfan de otros paises, eran desa-
tendidas por ser extranjeras. De hecho, el epi-
sodio relatado por los Hechos de los Apéstoles
pone de manifiesto un cierto descontento por
parte de los helenistas, que eran judios de cul-
tura griega. Los apodstoles no responden con un
discurso doctrinal abstracto, sino que, volviendo
a poner en el centro la caridad hacia todos, re-
organizan la asistencia a las viudas pidiendo a la
comunidad que busquen personas sabias y esti-
madas a quienes confiar el servicio de las mesas,
mientras ellos se ocupaban de la predicaciéon de

la Palabra.

'8 Ip., Exhort. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre 2013),
194: AAS 105 (2013), 1101.

26



33. Cuando Pablo fue a Jerusalén a consul-
tar a los apostoles para asegurarse de «que no
corria 0 no habfa corrido en vano» (Ga 2,2), le
pidieron que no se olvidase de los pobres (cf.
Ga 2,10). Por esta razon, organizé varias colectas
para ayudar a las comunidades necesitadas. En-
tre las motivaciones que ofrece para este gesto
se debe resaltar la siguiente: « Dios ama al que da
con alegria» (2 Co9,7). A aquellos entre nosotros
que SOMOS POCO Propensos a gestos gratuitos,
sin ningun interés, la Palabra de Dios nos indi-
ca que la generosidad para con los pobres es un
verdadero bien para quien la practica; de hecho,
comportandonos asi, somos amados por Dios de
modo especial. En efecto, las promesas biblicas
dirigidas a quien da con generosidad son muchas:
«El que se apiada del pobre presta al Sefior, y él le
devolvera el bien que hizo» (Pr19,17). «Den, y se
les dara. [...] Porque la medida con que ustedes
midan también se usara para ustedes» (L¢ 6,38).
«Entonces despuntara tu luz como la aurora y
tu llaga no tardara en cicatrizar» (Is 58,8). Los
primeros cristianos estaban convencidos de ello.

34. La vida de las primeras comunidades ecle-
siales, narrada en el canon biblico y que ha lle-
gado a nosotros como Palabra revelada, se nos
ofrece como ejemplo a imitar y como testimonio
de la fe que obra por medio de la caridad, y que
continua como exhortacion permanente para las
generaciones venideras. A lo largo de los siglos,

27



estas paginas han interpelado los corazones de
los cristianos a amar y a realizar obras de caridad,
como semillas fecundas que no cesan de produ-
cir fruto.

28



CAPITULO TERCERO

UNA IGLESIA PARA LOS POBRES

35. Tres dias después de su eleccién, mi pre-
decesor expresé a los representantes de los me-
dios de comunicacion su deseo de que la Iglesia
mostrara mas claramente su cuidado y atencion
hacia los pobres: «jAh, como quisiera una Iglesia
pobre y para los pobres!»."

36. Este deseo refleja la conciencia de que la
Iglesia «reconoce en los pobres y en los que su-
tren la imagen de su Fundador pobre y paciente,
se esfuerza en remediar sus necesidades y procu-
ra servir en ellos a Cristo».?’ En efecto, habiendo
sido llamada a configurarse con los ultimos, en
ella «no deben quedar dudas ni caben explicacio-
nes que debiliten este mensaje tan claro [...]. Hay
que decir sin vueltas que existe un vinculo inse-
patable entre nuestra fe y los pobres».®! A este
respecto, tenemos abundantes testimonios a lo

1 FrANCISCO, Encuentro con los representantes de los medios de
comunicacion (16 marzo 2013): A48 105 (2013), 381.

2 Conc. Ecum. Varicano 11, Const. dogm. Lumen gen-
tium, 8.

I Francisco, Exhort. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre
2013), 48: .41.15 105 (2013), 1040.

29



largo de los casi dos mil afios de historia de los
discipulos de Jesus.*

LA VERDADERA RIQUEZA DE LA IGLESIA

37. San Pablo refiere que entre los fieles de la
naciente comunidad cristiana no habia «muchos
sabios, ni muchos poderosos, ni muchos nobles»
(1 Co 1,26). Sin embargo, a pesar de su propia
pobreza, los primeros cristianos tienen clara con-
ciencia de la necesidad de acudir a aquellos que
sufren mayores privaciones. Ya en los albores del
cristianismo los apdstoles impusieron las manos
sobre siete hombres elegidos por la comunidad
y, en cierta medida, los integraron en su propio
ministerio, instituyéndolos para el servicio —en
griego, diakonia— de los mas pobres (ct. Heb 6,1-
5). Es significativo que el primer discipulo en dar
testimonio de su fe en Cristo con el derrama-
miento de su propia sangre fuera san Esteban,
que formaba parte de este grupo. En ¢l se unen
el testimonio de vida en la atencién a los necesi-
tados y el martirio.

38.  Poco mas de dos siglos después, otro diaco-
no manifestara su adhesion a Jesucristo en modo
semejante, uniendo en su vida el servicio a los

% En este capitulo propondremos algunos de estos ejem-
plos de santidad, que no pretenden ser exhaustivos, sino indi-
cativos del cuidado de los pobres que siempre ha caracterizado
la presencia de la Iglesia en el mundo. Una reflexion detallada
sobre la historia de esta atencién eclesial a los mas pobres se en-
cuentra en el libro de V. PAGLIA, Storia della poverta, Milan 2014.

30



pobres y el martirio: san Lorenzo.” Del relato de
san Ambrosio comprendemos que Lorenzo, dia-
cono en Roma en el pontificado del Papa Sixto 11,
al ser obligado por las autoridades romanas a en-
tregar los tesoros de la Iglesia, «al dia siguiente
trajo consigo a los pobres. Cuando le preguntaron
doénde estaban los tesoros que habia prometido,
les mostr6 a los pobres, diciendo: “Estos son los
tesoros de la Iglesia”».** Al narrar este episodio,
Ambrosio pregunta: «;Qué mejores tesoros ten-
dria Cristo que aquellos en los que ¢l mismo dijo
que estaba?».” Y, recordando que los ministros
de la Iglesia nunca deben descuidar el cuidado
de los pobres y, menos atun, acumular bienes en
beneficio propio, afirma: « Es necesario que cada
uno de nosotros cumpla con esta obligaciéon con
fe sincera y providencia perspicaz. Sin duda, si
alguien desvia algo para su propio beneficio, eso
es un delito; pero si lo da a los pobres, si rescata
al cautivo, eso es misericordia».?

L.os PADRES DE LA IGLESIA Y LOS POBRES

39. Desde los primeros siglos, los Padres de la
Iglesia reconocieron en el pobre un acceso pri-
vilegiado a Dios, un modo especial para encon-

# Cf. S. AMBROSIO, De officiis nuinistrorum 1, cap. 41, 205-
206: CCSL 15, Turnhout 2000, 76-77; II, cap. 28, 140-143:
CCSI1. 15, 148-149.

* Ibid. 11, cap. 28, 140: CCSL 15, 148.

% Thid.

% Ibid 11, cap. 28, 142: CCSL 15, 148.

31



trarlo. La caridad hacia los necesitados no se en-
tendia como una simple virtud moral, sino como
expresion concreta de la fe en el Verbo encar-
nado. La comunidad de fieles, sostenida por la
fuerza del Espiritu Santo, se encuentra arraigada
en la cercanfa a los pobres, que en ella no son un
apéndice, sino parte esencial de su cuerpo vivo.
San Ignacio de Antioquia, por ejemplo, camino
del martirio, exhortaba a los fieles de la comuni-
dad de Esmirna a no descuidar el deber de la ca-
ridad para con los mas necesitados, advirtiéndo-
les que no procedieran como los que se oponian
a Dios: « Considerad a los que tienen una opinioén
diferente sobre la gracia de Jesucristo, que vino
a nosotros: jcémo se oponen al pensamiento de
Dios! No se preocupan por el amor, ni por la viu-
da, ni por el huérfano, ni por el oprimido, ni por
el prisionero o el liberto, ni por el hambriento o
el sediento».?” El obispo de Esmirna, Policarpo,
recomendaba precisamente a los ministros de la
Iglesia que cuidaran de los pobres: «Los presbi-
teros también sean compasivos, misericordiosos
con todos. Traigan de vuelta a los descarriados,
visiten a todos los enfermos, no descuiden a
la viuda, al huérfano y al pobre, sino que sean
siempre solicitos en el bien ante Dios y los hom-
bres».* A partir de estos dos testimonios, cons-

7 S. IGNACIO DE ANTIOQUIA, Epistula ad Smyrnacos, 6, 2:
SCh 10bis, Parfs 2007, 136-138.

# S. PoLicarpo, Epistula ad Philippenses, 6, 1: SCh 10bis,
186.

32



tatamos que la Iglesia aparece como madre de los
pobres, lugar de acogida y de justicia.

40. San Justino, por su parte, en su prime-
ra Apologia, dirigida al emperador Adriano, al
Senado y al pueblo romano, explicaba que los
cristianos llevaban a los necesitados todo lo que
podian, porque vefan en ellos hermanos y her-
manas en Cristo. Al escribir sobre la asamblea
de oracién del primer dia de la semana, destaca-
ba que, en el centro de la liturgia cristiana, no se
puede separar el culto a Dios de la atencién a los
pobres. En efecto, en un momento determinado
de la celebracion, «los que tienen algo y quieren,
cada uno segun su libre voluntad, dan lo que les
parece bien, y lo que se ha recogido se entrega al
presidente. Fl lo distribuye a los huérfanos y viu-
das, a los que por enfermedad u otra causa estan
necesitados, a los que estan en las carceles, a los
extranjeros de paso, en una palabra, se convier-
te en el proveedor de todos los que se encuen-
tran indigentes».” Asi, se da testimonio de que la
Iglesia naciente no separaba el creer de la accion
social: la fe que no iba acompanada del testimo-
nio de las obras, como habia ensefiado Santiago,
se consideraba muerta (cf. §72,17).

#S. JustINO, Apologia prima, 67, 6-T: SCh 507, Patis 2000,
310.

33



San [uan Crisostomo

41. Entre los Padres orientales, quiza el predi-
cador mas ardiente de la justicia social sea san Juan
Cris6éstomo, arzobispo de Constantinopla entre los
siglos IV y V. En sus homilias, exhortaba a los fieles
a reconocer a Cristo en los necesitados: «gQuieres
honrar el Cuerpo de Cristo? No permitas que sea
despreciado en sus miembros, es decir, en los po-
bres que no tienen qué vestir, ni lo honres aqui en
el templo con vestiduras de seda, mientras fuera lo
abandonas al frio y a la desnudez [..]. En el tem-
plo, el Cuerpo de Cristo no necesita mantos, sino
almas puras; pero en la persona de los pobres, Fl
necesita todo nuestro cuidado. Aprendamos, pues,
a reflexionar y a honrar a Cristo como El quiere.
Cuando queremos honrar a alguien, debemos pres-
tarle el honor que €l prefiere y no el que mas nos
gusta [...]. Asi también ta debes prestarle el honor
que Fl mismo ha ordenado, distribuyendo tus ri-
quezas entre los pobres. Dios no necesita vasos de
oro, sino almas de oro».* Afirmando con claridad
meridiana que si los fieles no encuentran a Cristo
en los pobres a su puerta, tampoco lo encontraran
en el altar, contintia: «¢De qué serviria, al fin y al
cabo, adornar la mesa de Cristo con vasos de oro,
si El muere de hambre en la persona de los pobres?
Primero da de comer al que tiene hambre y luego
adorna su mesa con lo que sobra».’' Entendia la

8. JuaN CrisOsToMO, Homriliae in Matthaenm, 50, 3: PG
58, Paris 1862, 508.
3 Tbid., 50, 4: PG 58, 509.

34



Eucaristia, por tanto, también como una expresion
sacramental de la caridad y la justicia que la prece-
dian, la acompafiaban y debfan darle continuidad en
el amor y la atencion a los pobres.

42.  Asi pues, la caridad no es una via opcional,
sino el criterio del verdadero culto. Crisdstomo
denunciaba con vehemencia el lujo exacerbado,
que convivia con la indiferencia hacia los pobres.
La atencion que se les debe prestar, mas que una
mera exigencia social, es una condicién para la
salvacion, lo que atribuye a la riqueza injusta un
peso de condena: «Hace mucho frio y el pobre
yace en harapos, moribundo y helado, castafie-
teando los dientes, con un aspecto y un atuendo
que deberfan conmoverte. T4, sin embargo, ca-
lentito y ebrio, pasas de largo. ;Y como quieres
que Dios te libre de la infelicidad? [...] A menudo
adornas con muchas vestiduras variadas y dora-
das un cadaver insensible, que ya no percibe el
honor. Sin embargo, desprecias a aquel que sien-
te dolor, que esta desgarrado, torturado, ator-
mentado por el hambre y el frio, y te preocupa
mas la vanagloria que el temor de Dios».”” Este
profundo sentido de la justicia social le lleva a
afirmar que «no dar a los pobres es robatles, es
defraudarles la vida, porque lo que poseemos les
petrtenece».”

2 Ip., Homilia in Epistula ad Hebraeos, 11, 3: PG 63, Patis
1862, 94.
33 Ip., Homilia I De Lazaro, 6: PG 48, Paris 1862, 992.

35



San Agustin

43. Agustin tuvo como maestro espiritual a san
Ambrosio, que insistia en la exigencia ética de
compartir los bienes: «Lo que das al pobre no
es tuyo, es suyo. Porque te has apropiado de lo
que fue dado para uso comun».”* Para el obispo
de Milan, la limosna es justicia restaurada, no un
gesto paternalista. En sus sermones, la misericor-
dia adquiere un caracter profético: denuncia las
estructuras de acumulaciéon y reafirma la comu-
nién como vocaciéon eclesial.

44. Formado en esta tradicion, el santo obis-
po de Hipona ensefi6 a su vez el amor preferen-
cial por los pobres. Pastor vigilante y tedlogo de
rara clarividencia, comprendié que la verdadera
comunion eclesial se expresa también en la co-
munion de los bienes. En sus Comentarios a los
Salmos, recuerda que los verdaderos cristianos
no dejan de lado el amor a los mas necesitados:
«Atended a vuestros hermanos, si necesitan algo;
dad, si Cristo esta en vosotros, incluso a los ex-
tranjeros».” Este compartir los bienes brota, por
tanto, de la caridad teologal y tiene como fin dl-
timo el amor a Cristo. Para Agustin, el pobre no
es solo alguien a quien se ayuda, sino la presencia
sacramental del Sefor.

3 S. AmBRrOSIO, De Nabuthae, 12, 53: CSEL 32/2, Pra-
ga-Viena-Leipzig 1897, 498.

3 S, AcustiN, Emnarrationes in Psalmos, 125, 12: CSEL
95/3, Viena 2001, 181.

36



45. El Doctor de la Gracia vefa en el cuidado a
los pobres una prueba concreta de la sinceridad
de la fe. Quien dice amar a Dios y no se compa-
dece de los necesitados, miente (cf. 7 [z 4,20).
Al comentar el encuentro de Jesus con el joven
rico y el «tesoro en el cielo» que esta reserva-
do a quienes dan sus bienes a los pobres (cf.
Mz 19,21), Agustin pone en boca del Senor las
siguientes palabras: «Recibi tierra y daré el cielo.
Recibi cosas temporales y daré a cambio bienes
eternos. Recibi pan, daré la vida. [...] He recibi-
do alojamiento y daré una casa. He sido visitado
en la enfermedad y daré salud. Fui visitado en
la carcel y daré libertad. El pan que se dio a mis
pobres se consumio; el pan que yo daré restaura
las fuerzas, sin acabarse nunca».’® El Altisimo no
se deja vencer en generosidad por aquellos que le
sirven en los mas necesitados; cuanto mayor es el
amor a los pobres, mayor es la recompensa por
parte de Dios.

46. Esta mirada cristocéntrica y profundamen-
te eclesial lleva a sostener que las ofrendas, cuan-
do nacen del amor, no soélo alivian la necesidad
del hermano, sino que también purifican el cora-
z6n de quien da y esta dispuesto a la conversion,
«pues las limosnas pueden servirte para redi-
mir los pecados de la vida pasada, si cambias de

% Ip., Sermo XXXV, 5: CCSL. 41Ab, Turnhout 2019,
411-412.

37



vida».”” Son, por asi decitlo, el camino ordinatio
de conversion de quien desea seguir a Cristo con
corazon indiviso.

47.  En una Iglesia que reconoce en los pobres
el rostro de Cristo y en los bienes el instrumento
de la caridad, el pensamiento agustiniano sigue
siendo una luz segura. Hoy, la fidelidad a las ense-
fanzas de Agustin exige no sélo el estudio de sus
obras, sino la disposicion a vivir con radicalidad
su llamada a la conversién, que incluye necesaria-
mente el servicio de la caridad.

48. Muchos otros Padres de la Iglesia, tanto
orientales como occidentales, se pronunciaron
sobre la primacia de la atencién a los pobres
en la vida y mision de cada fiel cristiano. Sobre
este aspecto, en resumen, se puede afirmar que
la teologia patristica fue practica, apuntando a
una Iglesia pobre y para los pobres, recordando
que el Evangelio sélo se anuncia bien cuando
llega a tocar la carne de los dltimos, y advirtien-
do que el rigor doctrinal sin misericordia es una
palabra vacia.

CUIDAR A LOS ENFERMOS

49. La compasion cristiana se ha manifestado
de manera peculiar en el cuidado de los enfermos
y los que sufren. A partir de los signos presentes

57 PSEUDOAGUSTIN, Sermo CCCLXXXV/TII, 2: PL. 39, Paris
1862, 1700.

38



en el ministerio publico de Jesis —que curaba
a ciegos, leprosos y paraliticos—, la Iglesia en-
tiende como parte importante de su misién el
cuidado de los enfermos, en los que con facili-
dad reconoce al Sefior crucificado. San Cipria-
no, durante una peste en la ciudad de Cartago,
donde era obispo, recordaba a los cristianos la
importancia del cuidado de los infectados al afir-
mar: «Esta epidemia que parece tan horrible y
funesta pone a prueba la justicia de cada uno y
examina el espiritu de los hombres, verificando si
los sanos sirven a los enfermos, si los parientes
se aman sinceramente, si los sefiores tienen pie-
dad de los siervos enfermos, si los médicos no
abandonan a los enfermos que imploran».”® La
tradicién cristiana de visitar a los enfermos, de
lavar sus heridas, de consolar a los afligidos no se
reduce a una mera obra de filantropia, sino que
es una accion eclesial a través de la cual, en los
enfermos, los miembros de la Iglesia «tocan la
carne sufriente de Cristo».”

50. Enelsiglo XVI, san Juan de Dios, al fundar
la Orden Hospitalaria que lleva su nombre, creé
hospitales modelo que acogian a todos, indepen-
dientemente de su condicién social o econémica.
Su famosa expresion “jHaced el bien, hermanos!”
se convirtié en el lema de la caridad activa con los

# S, CerIANO, De mortalitate, 16: CCSI. 3A, Turnhout
1976, 25.

¥ Francisco, Mensaje para la XXX Jornada Mundial del En-
Sfermo (10 diciembre 2021), 3: A48 114 (2022), 51.

39



enfermos. Contemporaneamente, san Camilo de
Lelis fundé la Orden de los Ministros de los En-
fermos —los camilos—, asumiendo como mi-
sion servir a los enfermos con total dedicacion.
Su regla ordena que «cada uno solicite al Sefior la
gracia de tener un afecto maternal hacia su proji-
mo para poderlo servir con todo amor caritativo,
en el alma y el cuerpo; porque deseamos —con la
gracia de Dios— servir a todos los enfermos con
el mismo afecto que una madre amorosa suele
asistir a su unico hijo enfermo».* En hospitales,
campos de batalla, prisiones y calles, los camilos
encarnaron la misericordia de Cristo Médico.

51. Cuidando a los enfermos con carifio ma-
ternal, como una madre cuida de su hijo, muchas
mujeres consagradas desempefiaron un papel
aun maias difundido en la atencion sanitaria de
los pobres. Las Hijas de la Caridad de San Vi-
cente de Padl, las Hermanas Hospitalarias, las
Pequefias Siervas de la Divina Providencia y
tantas otras Congregaciones femeninas se con-
virtieron en una presencia maternal y discreta en
los hospitales, asilos y residencias de ancianos.
Llevaban medicinas, escucha, presencia y, sobre
todo, ternura. Construyeron, a menudo con sus
propias manos, estructuras sanitarias en zonas
sin asistencia médica. Ensefiaban higiene, aten-

10" S. Camiro DE LELs, Reglas de la Compaiia de los Ministros
de los Enfermos, 27: M. VANTI (ed.), Seritti di San Camillo de 1 ellis,
Milan 1965, 67.

40



dian partos, medicaban con sabiduria natural y
fe profunda. Sus casas se convertian en oasis de
dignidad donde nadie era excluido. El toque de
la compasion era el primer remedio. Santa Luisa
de Marillac escribfa a sus hermanas, las Hijas de
la Caridad, recordandoles que habian «recibido
una bendicién especial de Dios para servir a los
pobres enfermos en los hospitales».*!

52. Hoy, ese legado continua en los hospitales
catolicos, los puestos de salud en las regiones
periféricas, las misiones sanitarias en las selvas,
los centros de acogida para toxicomanos y los
hospitales de campafia en las zonas de guerra. La
presencia cristiana junto a los enfermos revela
que la salvacién no es una idea abstracta, sino
una accion concreta. En el gesto de limpiar una
herida, la Iglesia proclama que el Reino de Dios
comienza entre los mas vulnerables. Y, al hacer-
lo, permanece fiel a Aquel que dijo: «Estaba [...]
enfermo, y me visitaron» (M7 25,35.36). Cuando
la Iglesia se arrodilla junto a un leproso, a un nifio
desnutrido o a2 un moribundo anénimo, realiza su
vocacion mas profunda: amar al Sefior alli donde

El esta mas desfigurado.

4 StA. LUisa DE MARILLAC, Carta a las Hermanas Clande Ca-
rré y Marie Gandoin (28 noviembre 1657): E. Crarey (ed.), Sainte
Louise de Marillac. Ecrits, Paris 1983, 576.

4



EL CUIDADO DE LOS POBRES EN LA VIDA MONASTICA

53. La vida monastica, nacida en el silencio
de los desiertos, fue desde sus inicios un tes-
timonio de solidaridad. Los monjes lo dejaban
todo —riqueza, prestigio, familia— no sélo por
despreciar las riquezas del mundo —contenptus
mundi—, sino para encontrar, en este despojo
radical, al Cristo pobre. San Basilio Magno, en
su Regla, no vefa contradiccién entre la vida de
oracién y recogimiento de los monjes y la ac-
cién en favor de los pobres. Para ¢él, la hospita-
lidad y el cuidado de los necesitados eran parte
integrante de la espiritualidad monastica, y los
monjes, incluso después de haberlo dejado todo
para abrazar la pobreza, debian ayudar a los mas
pobres con su trabajo, ya que «para poder soco-
rrer a los necesitados, es evidente que debemos
trabajar con diligencia [...]. Este modo de vida
es provechoso no sélo para someter el cuerpo,
sino también por la caridad hacia el préjimo,
para que, por medio de nosotros, Dios provea
lo suficiente a los hermanos mas débiles ».*

54. Construy6 en Cesarea, donde era obispo,
un lugar conocido como Basiliades, que inclufa
alojamientos, hospitales y escuelas para los po-
bres y los enfermos. El monje, por lo tanto, no

2 S. BasiLio MAGNO, Regulae fusins tractatae, 37, 1: PG 31,
Paris 1857, 1009 C-D.

42



era s6lo un asceta, sino un servidor. Basilio de-
mostraba asi que para estar cerca de Dios hay
que estar cerca de los pobres. El amor concreto
era criterio de santidad. Orar y cuidar, contem-
plar y curar, escribir y acoger: todo era expresion

del mismo amor a Cristo.

55.  En Occidente, san Benito de Nursia elabo-
r6 una Regla que se convertirfa en la columna
vertebral de la espiritualidad monastica europea.
En ella, la acogida de los pobres y los peregrinos
ocupa un lugar de honor: «Mostrad sobre todo
un cuidado solicito en la recepcion de los pobres
y los peregrinos, porque sobre todo en ellos se
recibe a Cristo».* No se trataba s6lo de palabras:
los monasterios benedictinos fueron, durante si-
glos, lugares de refugio para viudas, nifios abando-
nados, peregrinos y mendigos. Para Benito, la vida
comunitaria era una escuela de caridad. El trabajo
manual no sélo tenfa una funcién practica, sino
que también formaba el corazon para el servicio.
El compartir entre los monjes, la atencién a los
enfermos y la escucha de los mas fragiles prepara-
ban para acoger a Cristo, que llega en la persona
del pobre y el extranjero. La hospitalidad monas-
tica benedictina permanece hasta hoy como signo
de una Iglesia que abre las puertas, que acoge sin

preguntar, que cura sin exigir nada a cambio.

* Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182, Paris 1972, 614.

43



56. Los monasterios benedictinos, con el tiem-
po, se convirtieron en lugares que contrastaban
la cultura de la exclusion. Los monjes cultivaban
la tierra, producian alimentos, preparaban me-
dicinas y los ofrecian, con sencillez, a los mas
necesitados. Su trabajo silencioso fue fermento
de una nueva civilizacién, donde los pobres no
eran un problema que resolver, sino hermanos y
hermanas que acoger. La regla del compartir, del
trabajo comun y de la asistencia a los vulnerables
estructuraba una economia solidaria, en contras-
te con la l6gica de la acumulacion. El testimonio
de los monjes mostraba que la pobreza volun-
taria, lejos de ser miseria, es camino de libertad
y comunion. No solo ayudaban a los pobres: se
hacian cercanos a ellos, hermanos en el mismo
Senor. En las celdas y claustros se formaba una
mistica de la presencia de Dios en los pequenos.

57. Ademas de la asistencia material, los mo-
nasterios desempefiaron un papel fundamental
en la formacion cultural y espiritual de los mas
humildes. En tiempos de peste, guerra o ham-
bre, eran lugares donde el necesitado encontraba
pan y remedios, pero también dignidad y palabra.
Alli se educaba a los huérfanos, se formaba a los
aprendices y se instrufa a los campesinos en téc-
nicas agricolas y en la lectura. El saber se com-
partia como don y responsabilidad. El abad era
a la vez maestro y padre, y la escuela monastica
era un lugar de liberaciéon por la verdad. Porque,

44



como escribe Juan Casiano, el monje debe carac-
terizarse por «la humildad de corazén |[...], que
no conduce a la ciencia que hincha, sino a la que
ilumina por medio de la plenitud de la caridad ».**
Al formar conciencias y transmitir sabiduria, los
monjes contribuyeron a una pedagogia cristia-
na de inclusion. La cultura, marcada por la fe,
se compartia con sencillez. El saber, cuando esta
fluminado por la caridad, se convierte en servi-
cio. De ese modo, la vida monastica se revelaba
como un estilo de santidad y una forma concreta
de transformacién de la sociedad.

58. La tradicién monastica ensefia, por tanto,
que la oracion y la caridad, el silencio y el servicio,
las celdas y los hospitales, forman un tnico tejido
espiritual. El monasterio es lugar de escucha y
de accion, de adoracion y de compartir. San Ber-
nardo de Claraval, gran reformador de la Orden
Cisterciense, «reclamo6 con decision la necesidad
de una vida sobria y moderada, tanto en la mesa
como en la indumentaria y en los edificios mo-
nasticos, recomendando la sustentacion y la soli-
citud por los pobres».* Para él, la compasion no
era una opcion accesoria, sino el camino real para
seguir a Cristo. La vida monastica, por lo tanto,
cuando es fiel a su vocacion original, muestra que

8. Juan Castano, Collationes XIV, 10: CSEL 13, Viena
2004, 410.

* Bexebicro XVI, Catequesis (21 octubtre 2009): L Osserva-
tore Romano, ed. semanal en lengua espafiola, 23 octubre 2009, 32.

45



la Iglesia sélo sera plenamente esposa del Sefior
cuando sea también hermana de los pobres. El
claustro no es un mero refugio del mundo, sino
una escuela en la que se aprende a servirlo mejor.
Alli donde los monjes abrieron sus puertas a los
pobres, la Iglesia revel6 con humildad y firmeza
que la contemplacién no excluye la misericordia,
sino que la exige como su fruto mas puro.

LLIBERAR A L.OS CAUTIVOS

59.  Desde los tiempos apostolicos, la Iglesia ha
visto en la liberacion de los oprimidos un signo
del Reino de Dios. Jestis mismo, al iniciar su mi-
sion publica, proclamé: «El Espiritu del Sefior
esta sobre mi, porque me ha consagrado por la
uncién. El me envi6 a llevar la Buena Noticia a
los pobres, a anunciar la liberaciéon a los cauti-
vos» (Le¢ 4,18). Los primeros cristianos, incluso
en condiciones precarias, rezaban y asistian a
los hermanos y hermanas encarcelados, como
atestiguan los Hechos de los Apdstoles (cf. 12,5;
24,23) y diversos escritos de los Padres. Esta mi-
sion liberadora se prolongé a lo largo de los si-
glos mediante acciones concretas, especialmente
cuando el drama de la esclavitud y el cautiverio
marco sociedades enteras.

60. Entre finales del siglo XII y principios del
XIII, cuando muchos cristianos eran capturados
en el Mediterraneo o esclavizados en las guerras,
surgieron dos Ordenes religiosas: la Orden de la
Santisima Trinidad, Redencion de Cautivos (trini-

46



tarios), fundada por san Juan de Mata y san Félix
de Valois, yla Orden de la Bienaventurada Virgen
Maria de la Merced (mercedarios), fundada por
san Pedro Nolasco con el apoyo de san Raimun-
do de Penafort, dominico. Estas comunidades de
consagrados nacieron con el carisma especifico
de liberar a los cristianos esclavizados, poniendo
a disposicion sus bienes* y a menudo ofreciendo
su propia vida a cambio. Los trinitarios, con el
lema Gloria Tibi Trinitas et captivis libertas (Gloria a
Ti, Trinidad, y a los cautivos libertad), y los mer-
cedarios, que afladen un cuarto voto*’ a los votos
religiosos de pobreza, obediencia y castidad, die-
ron testimonio de que la caridad puede ser heroi-
ca. La liberacion de los cautivos era expresion del
amor trinitario: un Dios que libera no sélo de la
esclavitud espiritual, sino también de la opresion

¥ Cf. Inocencio I, Bula Operante divinae dispositio-
nis — Regla Primitiva de los Trinitarios (17 diciembre 1198), 2:
J. L. AURRECOECHEA — A. MOLDON (eds.), Fuentes historicas de la Or-
den Trinitaria (5. XII-X17), Cérdoba 2003, 6-7: «Todos los bienes,
de dondequiera que licitamente provengan, los dividan en tres
partes iguales; y en la medida en que dos partes sean suficientes,
se lleven a cabo con ellas obras de misericordia, junto con un
moderado sustento de si mismos y de los que por necesidad estan
a su servicio. En cambio, la tercera parte se reserve para la reden-
ci6én de los cautivos a causa de su fe en Cristo».

47 Cf. Constituciones de la Orden de los Mercedarios, n. 14: ORr-
DEN DE LA BIENAVENTURADA VIRGEN MARIA DE LA MERCED, Regla
9 Constituciones, Roma 2014, 53: «Para cumplir esta misién, im-
pulsados por la caridad, nos consagramos a Dios con un voto
particular, llamado de Redencién, en virtud del cual promete-
mos dar la vida como Ciristo la dio por nosotros, si fuere nece-
sario, para salvar a los cristianos que se encuentran en extremo
peligro de perder su fe, en las nuevas formas de cautividad ».

47



concreta. El gesto de rescatar de la esclavitud y
de la prisiéon se considera una prolongacion del
sacrificio redentor de Cristo, cuya sangre es el
precio de nuestro rescate (cf. 7 Co 6,20).

61. La espiritualidad original de estas Ordenes
estaba profundamente arraigada en la contem-
placion de la cruz. Cristo es el Redentor de los
cautivos por excelencia, y la Iglesia, su cuerpo,
prolonga este misterio en el tiempo.* Los reli-
glosos no veian en el rescate una accion politica o
economica, sino un acto casi litargico, una ofren-
da sacramental de s{ mismos. Muchos entregaron
sus propios cuerpos para sustituir a los prisio-
neros, cumpliendo literalmente el mandamiento:
«No hay amor mas grande que dar la vida por los
amigos» (J# 15,13). La tradicién de estas Ordenes
no cesé. Al contrario, inspiré nuevas formas de
accion frente a las esclavitudes modernas: la tra-
ta de personas, el trabajo forzoso, la explotacion
sexual, las distintas adicciones.” La caridad cris-

# Cf. S. Juax BautistA DE LA CONCEPCION, La regla de
la Orden de la Santisima Trinidad, XX, 1: BAC Maior 60, Madrid
1999, 90: «Y en esto son los pobres y cautivos semejantes a
Cristo, en quien el mundo arroja sus penas [...]. A éstos esta
santa Religion de la Santisima Trinidad llama y convida que ven-
gan a beber del agua del Salvador, que es decir que, por haberse
Cristo puesto en la cruz a ser salud y salvador de los hombres,
ella ha cogido de aquella salud y la quiere dar y repartir a los
pobres y salvar y librar a los cautivos».

Y Cf. 1., E/ recogimiento interior, XL, 4: BAC Maior 48, Ma-
drid 1995, 689: «El libre albedrio al hombre le hace sefior y libre
entre todas las criaturas, pero jay, buen Diosl, cuantos mas son
los que por ese camino son esclavos y cautivos del demonio,

48



tiana, cuando se encarna, se convierte en libera-
dora. Y la mision de la Iglesia, cuando es fiel a su
Senor, es siempre proclamar la liberacion. Aun
en nuestros dias, en los que existen «millones de
personas —nifos, hombres y mujeres de todas
las edades— privados de su libertad y obligados
a vivir en condiciones similares a la esclavitud »,”
dicha herencia es continuada por estas Ordenes
y por otras Instituciones y Congregaciones que
actian en las periferias urbanas, las zonas de
conflicto y los corredores migratorios. Cuando la
Iglesia se arrodilla para romper las nuevas cade-
nas que aprisionan a los pobres, se convierte en

signo de la Pascua.

62. No sepuede concluir esta reflexion sobre las
personas privadas de libertad sin mencionar a los
reclusos que se encuentran en los distintos cen-
tros penitenciarios de preventivos y de penados.
A este respecto, cabe recordar las palabras que el
Papa Francisco dirigi6 a un grupo de ellos: «Para
mi, entrar en una carcel es siempre un momento
importante, porque la carcel es un lugar de gran
humanidad [...]. De humanidad probada, a veces
tatigada por dificultades, sentimientos de culpa,
juicios, incomprensiones, sufrimientos, pero al
mismo tiempo cargada de fuerza, de deseo de

presos y aherrojados de sus pasiones y apetitos desordenados».
0 Francisco, Mensaje para la XLV1II Jornada Mundial de la
Paz (8 diciembre 2014), 3: 445 107 (2015), 69.

49



perddn, de deseo de rescatex».”! Este deseo, entre
otros, también fue asumido por las Otdenes re-
dentoras como un servicio preferencial a la Iglesia.
Como proclamaba san Pablo: «Esta es la libertad
que nos ha dado Cristo» (Ga 5,1). Y esalibertad no
es solo interior: se manifiesta en la historia como
amor que cuida y libera de todas las ataduras.

TESTIGOS DE LA POBREZA EVANGELICA

63. En el siglo XIII, ante el crecimiento de las
ciudades, la concentracién de riquezas y la apa-
ricién de nuevas formas de pobreza, el Espiritu
Santo suscité en la Iglesia un nuevo tipo de con-
sagracion: las Ordenes mendicantes. A diferencia
del modelo monastico estable, los mendicantes
adoptaron una vida itinerante, sin propiedades
personales ni comunitarias, confiando plena-
mente en la Providencia. No sélo servian a los
pobres: se hacfan pobres con ellos. Consideraban
la ciudad como un nuevo desierto y a los margi-
nados como nuevos maestros espirituales. Estas
Otrdenes, como los franciscanos, los dominicos,
los agustinos y los carmelitas, representaron una
revolucion evangélica, en la que el estilo de vida
sencillo y pobre se convierte en un signo profé-
tico para la mision, reviviendo la experiencia de
la primera comunidad cristiana (cf. Heh 4,32). El

U Ip., Encuentro con los agentes de la policia penitenciaria, los
detentidos y los voluntarios de la carcel de Montorio (Verona, 18 de mayo
de 2024): AAS 116 (2024), 766.

50



testimonio de los mendicantes desafiaba tanto la
opulencia clerical como la frialdad de la sociedad
urbana.

64. San Francisco de Asis se convirtié en el ico-
no de esta primavera espiritual. Tomando la po-
breza como esposa, quiso imitar al Cristo pobre,
desnudo y crucificado. En su Regla, pide a los
hermanos que de «nada se apropien, ni casa, ni
lugar, ni cosa alguna. Y como peregrinos y foras-
teros en este siglo, sirviendo al Sefior en pobreza
y humildad, vayan por limosna confiadamente, y
no deben avergonzarse, porque el Sefor se hizo
pobre por nosotros en este mundo».”® Su vida
fue un continuo despojarse: del palacio al lepro-
so, de la elocuencia al silencio, de la posesion al
don total. Francisco no fundé un servicio social,
sino una fraternidad evangélica. Entre los pobres
vefa hermanos e imagenes vivas del Sefior. Su mi-
sion era estar con ellos, por una solidaridad que
superaba las distancias, por un amor compasivo.
Su pobreza era relacional: lo llevaba a hacerse
cercano, igual, mas ain, menor. Su santidad bro-
taba de la conviccion de que solo se recibe verda-
deramente a Cristo en la entrega generosa de si
mismo a los hermanos.

65. Santa Clara de Asis, inspirada por Francisco,
fundé la Orden de las Damas Pobres, mas tarde

52 HoNorio 111, Bula So/et annuere — Regla bulada (29 no-
viembre 1223), cap. VI: SCh 285, Paris 1981, 192.

51



llamadas clarisas. Su lucha espiritual consistio en
mantener fielmente el ideal de la pobreza radical.
Rechazo los privilegios pontificios que podrian
garantizar la seguridad material de su monasterio
y, con firmeza, obtuvo del Papa Gregorio IX el
lamado Privileginm Paupertatis, que garantizaba el
derecho a vivir sin poseer ningin bien material.”
Esta opcidn expresaba la confianza total en Dios
y la conciencia de que la pobreza voluntaria era
una forma de libertad y de profecia. Clara en-
seflaba a sus hermanas que Cristo era su unica
herencia y que nada debifa oscurecer la comuniéon
con El Su vida orante y oculta fue un grito con-
tra ]a mundanidad y una defensa silenciosa de los
pobres y olvidados.

66. Santo Domingo de Guzman, contempora-
neo de Francisco, fundé la Orden de Predicadores
con otro carisma, pero con la misma radicalidad.
Deseaba anunciar el Evangelio con la autoridad
que brota de una vida pobre, convencido de que
la Verdad necesita testigos coherentes. El ejem-
plo de la pobreza de vida acompafiaba la Palabra
predicada. Libres del peso de los bienes terrenos,
los frailes dominicos podian dedicarse mejor a la
obra principal, es decir, a la predicacion. Iban a
las ciudades, sobre todo a aquellas universitarias,

3 Cf. GReGORIO IX, Bula Sicut manifestum est (17 septiem-
bre 1228), 7: SCh 325, Paris 1985, 200: «Sicut igitur supplicastis,
altissimae paupertatis propositum vestrum favore apostolico
roboramus, auctoritate vobis praesentium indulgentes, ut reci-
pere possessiones a nullo compelli possitis».

52



pata ensefiar la verdad de Dios.”* Al depender de
los demas, demostraban que la fe no se impone,
sino que se ofrece. Y, al vivir entre los pobres,
aprendian la verdad del Evangelio “desde abajo”,
como discipulos del Cristo humillado.

67. Las Ordenes mendicantes fueron, asi, una
respuesta viva a la exclusién y la indiferencia.
No propusieron expresamente reformas socia-
les, sino una conversién personal y comunitaria
a la l6gica del Reino. La pobreza, en ellos, no era
consecuencia de la escasez de bienes, sino una
eleccion libre: hacerse pequefios para acoger a
los pequenos. Como dijo Tomas de Celano sobre
Francisco: «Se deja ver en ¢él el primer amador
de los pobres, [...] despojandose de sus vestidos,
viste con ellos a los pobres, a quienes, si no to-
davia de hecho, si de todo corazon intenta ase-
mejarse».” Los mendicantes se han convertido
en un signo de una Iglesia peregrina, humilde y
fraterna, que vive entre los pobres no por estrate-
gia proselitista, sino por identidad. Ensefian que
la Iglesia es luz solo cuando se despoja de todo,
y que la santidad pasa por un corazén humilde y
volcado en los pequefios.

 Cf. S. C. TueweLL (ed.), Early Dominicans. Selected Wri-
tings, Mahwah 1982, 16-19.

% 'Tomas DE CELANO, V7ta Secunda — pars prima, cap. IV, 8:
ApnalFranc 10, Florencia 1941, 135.

53



LA IGLESIA Y LA EDUCACION DE LOS POBRES

68. Dirigiéndose a algunos educadores, el Papa
Francisco recordé que la educacién ha sido siem-
pre una de las expresiones mas altas de la caridad
cristiana: «LLa vuestra es una mision llena de obs-
taculos pero también de alegrias. [...] Una misién
de amor, porque no se puede ensefiar sin amat».”°
En este sentido, desde los primeros tiempos, los
cristianos se dieron cuenta de que el saber libe-
ra, dignifica y acerca a la verdad. Para la Iglesia,
enseflar a los pobres era un acto de justicia y de
fe. Inspirada en el ejemplo del Maestro, que en-
sefiaba a la gente las verdades divinas y humanas,
la Iglesia asumio la misién de formar a los nifios
y a los jovenes, especialmente a los mas pobres,
en la verdad y el amor. Esta misiéon tomé forma
con la fundacion de Congregaciones dedicadas a
la educacion popular.

09. En el siglo XVI, san José¢ de Calasanz, im-
presionado por la falta de instruccién y forma-
cion de los jovenes pobres de la ciudad de Roma,
en unas salas anejas a la iglesia de Santa Dorotea
en el Trastevere, cred la primera escuela publica
popular gratuita de Europa. Era la simiente de
la que después se desarrollaria, no sin dificulta-
des, la Orden de Clérigos Regulares Pobres de

36 FRANCISCO, Discurso después de la visita a la tumba de don
Lorenzo Milani (Barbiana, 20 de junio de 2017), 2: AAS 109
(2017), 745.

54



la Madre de Dios de las Escuelas Pias, llamados
escolapios, con el fin de transmitir a los jovenes
«la clencia profana, al igual que la sabiduria del
Evangelio, ensefiandoles a descubrir en sus acon-
tecimientos personales y en la historia la accion
amorosa de Dios creador y redentor».”” De he-
cho, podemos considerar a este valiente sacerdo-
te como «el verdadero fundador de la escuela ca-
tolica moderna, que busca la formacion integral
del hombre y estd abierta a todos».”® Animado
por la misma sensibilidad, en el siglo XVII san
Juan Bautista de La Salle, dandose cuenta de la
injusticia causada por la exclusion de los hijos de
obreros y campesinos del sistema educativo de
Francia en aquel tiempo, fundé los Hermanos de
las Escuelas Cristianas, con el ideal de ofrecer-
les educacion gratuita, una sélida formacion y un
ambiente fraternal. La Salle vefa el aula como un
lugar para el desarrollo humano, pero también
para la conversién. Sus escuelas combinaban la
oracién, el método, la disciplina y el compartir.
Cada nifo era considerado un don unico de Dios
y el acto de ensefiar un servicio al Reino de Dios.

70.  Ya en el siglo XIX, también en Francia, san
Marcelino Champagnat fundoé el Instituto de los

57 8. JuaN PaBrLo 1L, Discurso a los participantes en el Capitulo
General de los Clérigos Regulares Pobres de la Madre de Dios de las Es-
cuelas Pias — Escolapios (5 julio 1997), 2: L'Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola, 11 julio 1997, 2.

8 1bid.

55



Hermanos Maristas de las Escuelas, «sensible
a las necesidades espirituales y educativas de su
época, especialmente a la ignorancia religiosa y
a las situaciones de abandono que vivia particu-
larmente la juventud»,” dedicindose de lleno, en
una época en la que el acceso a la educacion era
todavia privilegio de unos pocos, a la misién de
educar y evangelizar a los nifios y jovenes, so-
bre todo a los mas necesitados. Con el mismo
espiritu, en Turin, san Juan Bosco inici6 la obra
salesiana, basada en los tres principios del “sis-
tema preventivo” —razon, religion y amor—*
y el beato Antonio Rosmini fundé el Instituto
de la Caridad, en el que la “caridad intelectual”
—junto con la “material” y, en la cuspide, la “es-
piritual-pastoral”— se presentaba como una di-
mension indispensable para cualquier accion ca-
ritativa que mirase al bien y al desarrollo integral
de la persona.”!

71.  Muchas Congregaciones femeninas fueron
también protagonistas de esta revolucién peda-
gogica. Las ursulinas, las monjas de la Orden de
la Compaiia de Marfa Nuestra Sefora, las Maes-
tras Pias y muchas otras fundadas especialmen-

* Ib., Homilia durante la Santa Misa de canonizacién (18 abril
1999): AAS 91 (1999), 930.

8" Cf. ip., Carta Iuvenum Patris (31 enero 1988), 9: A4S 80
(1988), 976.

0 Cf. FRANCISCO, Discurso a los participantes en el Capitulo
General del Instituto de la Caridad — Rosminianos (1 octubre 2018):
1.’ Osservatore Romano, 1-2 octubre 2018, 7.

56



te en los siglos XVIII y XIX ocuparon espacios
donde el Estado estaba ausente. Crearon escue-
las en pequefios pueblos, en los suburbios y en
los barrios obreros. L.a educacion de las nifas,
en particular, se convirtié en una prioridad. Las
religiosas alfabetizaban, evangelizaban, trataban
de cuestiones practicas de la vida cotidiana, ele-
vaban el espiritu a través del cultivo de las artes y,
sobre todo, formaban conciencias. Su pedagogia
era sencilla: cercania, paciencia, dulzura. Ensefia-
ban a través de la vida, antes que con palabras.
En tiempos de analfabetismo generalizado y de
exclusion estructural, estas mujeres consagradas
eran faros de esperanza. Su mision era formar el
corazon, ensefiar a pensar, promover la dignidad.
Combinando una vida de piedad y dedicacion al
préjimo, combatieron el abandono con la ternura
de quien educa en nombre de Cristo.

72. Parala fe cristiana, la educacién de los po-
bres no es un favor, sino un deber. Los peque-
fos tienen derecho a la sabidurfa, como exigen-
cia basica para el reconocimiento de la dignidad
humana. Ensefiarles es afirmar su valor, darles
las herramientas para transformar su realidad. La
tradicién cristiana entiende que el conocimien-
to es un don de Dios y una responsabilidad co-
munitaria. L.a educacién cristiana forma no solo
profesionales, sino personas abiertas al bien, a la
belleza y a la verdad. Por eso, la escuela catolica,
cuando es fiel a su nombre, se convierte en un

57



espacio de inclusion, formacion integral y pro-
mocion humana. Asi, conjugando fe y cultura, se
siembra futuro, se honra la imagen de Dios y se
construye una sociedad mejor.

ACOMPANAR A LOS MIGRANTES

73. La experiencia de la migracién acompafia
la historia del pueblo de Dios. Abraham parte sin
saber adonde va; Moisés conduce a un pueblo
peregrino por el desierto; Marfa y José huyen con
el Nifio a Egipto. El mismo Cristo, que «vino a
los suyos, y los suyos no lo recibieron» (J# 1,11),
vivié entre nosotros como extranjero. Por eso, la
Iglesia siempre ha reconocido en los migrantes
una presencia viva del Sefor, que en el dia del
juicio dira a los que estén a su derecha: « Estaba

de paso, y me alojaron» (M7 25,35).

74.  En el siglo XIX, cuando millones de euro-
peos emigraban en busca de mejores condicio-
nes de vida, dos grandes santos se destacaron en
la atencién pastoral de los migrantes: san Juan
Bautista Scalabrini y santa Francisca Javier Ca-
brini. Scalabrini, obispo de Piacenza, fundo los
Misioneros de San Carlos para acompafiar a los
migrantes en sus comunidades de destino, ofre-
ciéndoles asistencia espiritual, juridica y material.
Veia en los migrantes destinatarios de una nueva
evangelizacion, alertando sobre los riesgos de la
explotacion y la pérdida de la fe en tierra extran-
jera. Respondiendo con generosidad al carisma

58



que el Sefior le habia concedido, «Scalabrini mi-
raba mas alld, miraba hacia el futuro, hacia un
mundo y una Iglesia sin barreras, sin extranje-
ros».%> Santa Francisca Cabrini, nacida en Italia
y naturalizada estadounidense, se convirtié en la
primera ciudadana de los Estados Unidos en ser
canonizada. Para cumplir su misién de atender a
los emigrantes, cruzo el Atlantico varias veces e
«impulsada por una singular audacia, empezé de
la nada la construccion de escuelas, hospitales y
orfanatos para multitud de desheredados que se
aventuraban a buscar trabajo en el nuevo mun-
do, sin conocer la lengua y sin medios que les
permitieran una inserciéon digna en la sociedad
norteamericana, en la que a menudo eran victi-
mas de personas sin escrapulos. Su corazéon ma-
terno, que no se resignaba jamas, llegaba a ellos
dondequiera que se encontraran: en los tugurios,
en las carceles y en las minas».”> En el Afio Santo
de 1950, el Papa Pio XII la proclamé patrona de
todos los migrantes.*

75.  La tradicion de la actividad de la Iglesia con
y para los migrantes continda y hoy ese servicio
se expresa en iniciativas como los centros de aco-

52 Ip., Homilia durante la Santa Misa de canonizacin (9 octu-
bre 2022): .1.15 114 (2022), 1338.

8. JuaN PaBro 11, Mensaje a la Congregacion de Misioneras
del Sagrado Corazdn (31 mayo 2000), 3: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola, 28 julio 2000, 5.

¢ Cf. Pio XII, Breve ap. Superiore iam actate (8 septiembre
1950): A4S 43 (1951), 455-456.

59



gida para refugiados, las misiones en las fronteras
y los esfuerzos de Caritas Internacional y otras
instituciones. El Magisterio contemporaneo re-
afirma claramente este compromiso. El Papa
Francisco recordaba que la misién de la Iglesia
junto a los migrantes y refugiados es aun mas
amplia, insistiendo en que «la respuesta al desatio
planteado por las migraciones contemporaneas
se puede resumir en cuatro verbos: acoger, pro-
teger, promover e integrar. Pero estos verbos no
se aplican solo a los migrantes y a los refugiados.
Expresan la mision de la Iglesia en relacion a to-
dos los habitantes de las periferias existenciales,
que deben ser acogidos, protegidos, promovidos
e integrados».” Y afiadfa: « Cada ser humano es
hijo de Dios. En ¢l estd impresa la imagen de
Cristo. Se trata, entonces, de que nosotros sea-
mos los primeros en verlo y asi podamos ayudar
a los otros a ver en el emigrante y en el refugia-
do no sélo un problema que debe ser afronta-
do, sino un hermano y una hermana que deben
ser acogidos, respetados y amados, una ocasion
que la Providencia nos ofrece para contribuir a
la construcciéon de una sociedad mas justa, una
democracia mas plena, un pais mas solidario, un
mundo mas fraterno y una comunidad cristiana
mas abierta, de acuerdo con el Evangelio».® La

% FRANCISCO, Mensaje para la CV” Jornada Mundial del Mi-
grante y del Refugiado (27 mayo 2019): AAS 111 (2019), 911.

 1Ip., Mensaje para la C Jornada Mundial del Migrante y del
Refigiado (5 agosto 2013): AAS 105 (2013), 930.

60



Iglesia, como madre, camina con los que cami-
nan. Donde el mundo ve una amenaza, ella ve
hijos; donde se levantan muros, ella construye
puentes. Sabe que el anuncio del Evangelio sélo
es creible cuando se traduce en gestos de cerca-
nfa y de acogida; y que en cada migrante rechaza-
do, es Cristo mismo quien llama a las puertas de
la comunidad.

AL 1.ADO DE 1.0S ULTIMOS

76. La santidad cristiana florece, con frecuen-
cia, en los lugares mas olvidados y heridos de la
humanidad. Los mds pobres entre los pobres —
los que no solo carecen de bienes, sino también
de voz y de reconocimiento de su dignidad—
ocupan un lugar especial en el corazén de Dios.
Son los preferidos del Evangelio, los herederos
del Reino (cf. L¢ 6,20). Es en ellos donde Cristo
sigue sufriendo y resucitando. Es en ellos donde
la Iglesia redescubre la llamada a mostrar su rea-
lidad mas auténtica.

77. Santa Teresa de Calcuta, canonizada en
2016, se convirtié en un icono universal de la ca-
ridad vivida hasta el extremo en favor de los mas
indigentes, descartados por la sociedad. Funda-
dora de las Misioneras de la Caridad, dedicé su
vida a los moribundos abandonados en las calles
de la India. Recogia a los rechazados, lavaba sus
heridas y los acompafiaba hasta el momento de la
muerte con una ternura que era oracion. Su amor

01



por los mas pobres entre los pobres la llevaba
no soélo a atender sus necesidades materiales, sino
también a anunciarles la buena noticia del Evan-
gelio: « Queremos proclamar la buena nueva a los
pobres de que Dios les ama, de que nosotros les
amamos, de que ellos son alguien para nosotros,
de que ellos también han sido creados por la
misma mano amorosa de Dios, para amar y ser
amados. Nuestros pobres son grandes personas,
son personas muy queribles, no necesitan
nuestra lastima y simpatia, necesitan nuestro
amor comprensivo. Necesitan nuestro respeto,
necesitan que les tratemos con dignidad».®” Todo
esto nacia de una profunda espiritualidad que
vefa el servicio a los mas pobres como fruto de
la oracién y del amor, que generan la verdadera
paz, como recordaba el Papa Juan Pablo II a los
peregrinos que habfan acudido a Roma para su
beatificacion: «cDonde encontré la madre Teresa
la fuerza para ponerse completamente al servicio
de los demas? La encontré en la oracién y en
la contemplacion silenciosa de Jesucristo, de su
santo Rostro y de su Sagrado Corazén. Lo dijo
ella misma: “El fruto del silencio es la oracion; el
fruto de la oracién es la fe; el fruto de la fe es el
amor; el fruto del amor es el servicio; y el fruto
del servicio es la paz” [...]. La oracién colmd su
corazon de la paz de Cristo y le permiti6 irradiar-

7 STA. TERESA DE CALCUTA, Discurso al recibir el Prenzio No-
bel de la Paz (Oslo, 10 de diciembre de 1979): Ip., Aimer jusqu’a en
avoir mal, Lyon 2017, 19-20.

62



la a los demas».%® Teresa no se consideraba una
filantropa ni una activista, sino esposa de Cristo
crucificado, a quien servia con amor total en los
hermanos que sufrian.

78.  En Brasil, santa Dulce de los Pobres, cono-
cida como “‘el angel bueno de Bahia”, encarno el
mismo espiritu evangélico con rasgos brasilefios.
Refiriéndose a ella y a otras dos religiosas canoni-
zadas en la misma celebracion, el Papa Francisco
record6 el amor que profesaban a los mas mar-
ginados de la sociedad y afirmé que las nuevas
santas «nos muestran que la vida consagrada es
un camino de amor en las periferias existencia-
les del mundo».”” .a hermana Dulce enfrent6 la
precariedad con creatividad, los obstaculos con
ternura, la carencia con fe inquebrantable. Co-
menz6 acogiendo a enfermos en un gallinero, y
desde alli fundé una de las mayores obras socia-
les del pafs. Atendia a miles de personas al dia,
sin perder nunca su dulzura. Se hizo pobre con
los pobres por amor al sumamente Pobre. Vivia
con poco, rezaba con fervor y servia con alegria.
Su fe no la alejaba del mundo, sino que la sumia
aun mas profundamente en los dolores de los
ultimos.

% S. JuaN PaBro II, Discurso a los peregrinos venidos a Roma
para la beatificacion de la Madre Teresa de Calenta (20 octubre
2003), 3: L'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola,
31 octubre 2003, 7.

% Francisco, Homilia durante la Santa Misa de canonizacion
(13 octubre 2019): AAS 111 (2019), 1712.

03



79. Se podria recordar también a san Benito
Menni y las Hermanas Hospitalarias del Sagra-
do Corazén de Jesus, junto a las personas con
discapacidades; a san Carlos de Foucauld entre
las comunidades del Sahara; a santa Katharine
Drexel, junto a los grupos mas desfavorecidos
de Notrteamérica; a la hermana Emmanuelle con
los recolectores de basura en el barrio de Ezbet
El Nakhl, en la ciudad de El Cairo; y a muchisi-
mos mas. Cada uno a su manera descubrié que
los mas pobres no son meros objetos de com-
pasion, sino maestros del Evangelio. No se trata
de “llevarles a Dios”, sino de encontratrlo entre
ellos. Todos estos ejemplos ensefian que servir a
los pobres no es un gesto de arriba hacia abajo,
sino un encuentro entre iguales, donde Cristo se
revela y es adorado. San Juan Pablo II nos recor-
daba que «en la persona de los pobres hay una
presencia especial [de Cristo], que impone a la
Iglesia una opcién preferencial por ellos».” Por
lo tanto, cuando la Iglesia se inclina hasta el suelo
para cuidar de los pobres, asume su postura mas
elevada.

MOVIMIENTOS POPULARES

80. Debemos reconocer también que, a lo largo
de la historia cristiana, la ayuda a los pobres y la
lucha por sus derechos no han implicado sélo a

0" S. Juan Pasro 11, Carta ap. Novo millennio inennte (6 ene-
ro 2001), 49: 4AS 93 (2001), 302.

04



los individuos, a algunas familias, a las institucio-
nes o a las comunidades religiosas. Han existido,
y existen, varios movimientos populares, integra-
dos por laicos y guiados por lideres populares,
muchas veces bajo sospecha o incluso persegui-
dos. Me refiero a un «conjunto de personas que
no caminan como individuos sino como el entra-
mado de una comunidad de todos y para todos,
que no puede dejar que los mas pobres y débiles
se queden atras. [...] Los lideres populares, en-
tonces, son aquellos que tienen la capacidad de
incorporar a todos. [...] No les tienen asco ni
miedo a los jovenes lastimados y crucificados».™

81. Estos lideres populares saben que la soli-
daridad «también es luchar contra las causas es-
tructurales de la pobreza, la desigualdad, la falta
de trabajo, la tierra y la vivienda, la negacién de
los derechos sociales y laborales. Es enfrentar los
destructores efectos del imperio del dinero [...].
La solidaridad, entendida en su sentido mas hon-
do, es un modo de hacer historia y eso es lo que
hacen los movimientos populares».” Por esta ra-
z6n, cuando las distintas instituciones piensan en
las necesidades de los pobres se requiere «que
incluyan a los movimientos populares y animen

' Francisco, Exhort. ap. Christus vivit (25 matzo 2019),
231: AAS 111 (2019), 458.

72 Ip., Discurso a los participantes en el Encuentro mundial de los
movimientos populares (28 octubre 2014): AAS 106 (2014), 851-
852.

05



las estructuras de gobierno locales, nacionales e
internacionales con ese torrente de energfa moral
que surge de la incorporacion de los excluidos
en la construccién del destino comun».” Los
movimientos populares, efectivamente, nos invi-
tan a superar «esa idea de las politicas sociales
concebidas como una politica hacia los pobres
pero nunca coz los pobres, nunca de los pobres
y mucho menos inserta en un proyecto que reu-
nifique a los pueblos».” Si los politicos y los pro-
fesionales no los escuchan, «la democracia se
atrofia, se convierte en un nominalismo, una for-
malidad, pierde representatividad, se va desen-
carnando porque deja afuera al pueblo en su lu-
cha cotidiana por la dignidad, en la construccién
de su destino».” Lo mismo se debe decir de las
instituciones de la Iglesia.

B Ibid.: AAS 106 (2014), 859.
™ 1Ip., Discurso a los participantes en el Encuentro mundial de los
movimientos populares (5 noviembre 20106): I.’Osservatore Romano,

ed. semanal en lengua espanola, 11 noviembre 2016, 8.
™ Ibid.

066



CAPITULO CUARTO

UNA HISTORIA QUE CONTINUA

FEIL sIGLO DE LA DOCTRINA SOCIAL DE 1.A [GLESIA

82. Laaceleracion de las transformaciones tec-
nologicas y sociales de los ultimos dos siglos, lle-
na de tragicas contradicciones, no sélo ha sido
sufrida, sino también afrontada y pensada por
los pobres. Los movimientos de trabajadores, de
mujeres y de jovenes, asi como la lucha contra
la discriminacién racial, han dado lugar a una
nueva conciencia de la dignidad de los margina-
dos. También el aporte de la Doctrina Social de
la Iglesia tiene en si esta raiz popular que no se
debe olvidar; serfa inimaginable su relectura de la
revelacion cristiana en las modernas circunstan-
cias sociales, laborales, econémicas y culturales
sin los laicos cristianos lidiando con los desafios
de su tiempo. A su lado trabajaron religiosas y
religiosos, testigos de una Iglesia en salida de los
caminos ya recorridos. El cambio de época que
estamos afrontando hace hoy aun mas necesaria
la continua interaccién entre los bautizados y el
Magisterio, entre los ciudadanos y los expertos,
entre el pueblo y las instituciones. En particular,
se reconoce nuevamente que la realidad se ve

67



mejor desde los margenes y que los pobres son
sujetos de una inteligencia especifica, indispensa-

ble para la Iglesia y la humanidad.

83. El Magisterio de los dltimos ciento cin-
cuenta aflos ofrece una auténtica fuente de ense-
fanzas referidas a los pobres. De ese modo, los
Obispos de Roma se han hecho voz de nuevas
conciencias, tomadas en consideracién para el
discernimiento eclesial. Por ejemplo, en la carta
enciclica Rerum novarum (1891), Leén X111 afron-
t6 la cuestion del trabajo, poniendo al descubier-
to la situacién intolerable de muchos obreros de
la industria, proponiendo la instauraciéon de un
orden social justo. Otros pontifices también se
han expresado en esta misma linea. Con la encicli-
ca Mater et Magistra (1961) san Juan XXIII se hizo
promotor de una justicia de dimensiones mundia-
les: los paises ricos no podian permanecer indife-
rentes ante los pafses oprimidos por el hambre y
la miseria, sino que estaban llamados a socorrerlos
generosamente con todos sus recursos.

84. El Concilio Vaticano II representa una eta-
pa fundamental en el discernimiento eclesial en
relacion a los pobres, a la luz de la Revelacion. Si
bien en los documentos preparatorios este tema
fue marginal, desde el radiomensaje del 11 de
septiembre de 1962, a un mes de la apertura del
Concilio, san Juan XXIII centré la atencién so-
bre el mismo con palabras inolvidables: «La Igle-
sia se presenta como €s y como quiere ser, como

68



Iglesia de todos, en particular como la Iglesia de
los pobres».”® Fue pues el gran trabajo de obis-
pos, tedlogos y expertos preocupados por la re-
novacion de la Iglesia —con el apoyo del mismo
san Juan XXIII— lo que reorient6 el Concilio.
Es fundamental la naturaleza cristocéntrica, es
decir, doctrinal y no solo social, de tal fermento.
Numerosos padres conciliares, en efecto, favore-
cieron la consolidacién de la conciencia, bien ex-
presada por el cardenal Lercaro en su memorable
intervencion del 6 de diciembre de 1962, de que
«el misterio de Cristo en la Iglesia es siempre,
pero sobre todo hoy, el misterio de Cristo en los
pobres»,”” y de que «no se trata de un tema mds,
sino que en cierto sentido es el tnico tema de
todo el Vaticano 1I».” El arzobispo de Bolonia,
preparando el texto de esta intervencion, anota-
ba: «Esta es la hora de los pobres, de los millones
de pobres que estan en toda la tierra, esta es la
hora del misterio de la Iglesia madre de los po-
bres, esta es 1a hora del misterio de Cristo sobre
todo en el pobre».” Se perfilaba de ese modo
la necesidad de una nueva forma eclesial, mas

76 8. JuaN XXIII, Radiomensaje a todos los fieles del mundo un
mes antes de la apertura del Concilio Ecuménico Vaticano II (11 sep-
tiembre 1962): AAS 54 (1962), 682.

77 G. LERCARO, Intervencion en la XXXV Congregacion ge-
neral del Concilio Ecuménico Vaticano II (6 diciembre 1962), 2:
AST/1V, 327-328.

8 Ibid., 4: AS 1/1V, 329.

7 ISTITUTO PER LE SCIENZE RELIGIOSE (ed.), Per la forza dello
Spirito. Discorsi conciliari del Card. Giacomo Lercaro, Bolonia 1984,
115.

09



sencilla y sobria, que implicase a todo el pueblo
de Dios y a su figura histérica. Una Iglesia mas
semejante a su Seflor que a las potencias mun-
danas, dirigida a estimular en toda la humanidad
un compromiso concreto para resolver el gran
problema de la pobreza en el mundo.

85. San Pablo VI, con ocasiéon de la apertura
de la segunda sesion del Concilio, retomo el tema
planteado por su predecesor respecto a la Iglesia
que mira con particular interés «a los pobres, a
los necesitados, a los afligidos, a los hambrien-
tos, a los enfermos, a los encarcelados, es decir,
mira a toda la humanidad que sufre y que llo-
ra; ésta le pertenece por derecho evangélico».™
En la Audiencia general del 11 de noviembre de
1964, subray6 que «el pobre es representante de
Cristo» vy, acercando la imagen del Sefior en los
ultimos a la que se manifiesta en el Papa, afirmé:
«lLa representacion de Cristo en el pobre es uni-
versal, todo pobre refleja a Cristo; la del Papa es
personal. [...] El pobre y Pedro pueden coincidir,
pueden ser la misma persona, revestida de una
doble representacion: la de la pobreza y la de la
autoridad ».®! De ese modo, el vinculo intrinseco
entre la Iglesia y los pobres era expresado simbo-
licamente con una original claridad.

80°S. PaBLo VI, Alocucion en la solemne apertura de la segun-
da sesion del Concilio Ecuménico Vaticano 11 (29 septiembre 1963):
AAS 55 (1963), 857.

8t Ip., Categuesis (11 noviembre 1964): Insegnamenti di Paolo
1, 11 (1964), 984.

70



86. En la constitucion pastoral Gaudium et spes,
actualizando la herencia de los Padres de la Igle-
sia, el Concilio afirmé con fuerza el destino uni-
versal de los bienes de la tierra y la funcién social
de la propiedad que deriva de ello: «Dios ha des-
tinado la tierra y cuanto ella contiene para uso
de todos los hombres y pueblos. En consecuen-
cia, los bienes creados deben llegar a todos [...].
Por tanto, el hombre, al usarlos, no debe tener las
cosas exteriores que legitimamente posee como
exclusivamente suyas, sino también como comu-
nes, en el sentido de que no le aprovechen a él so-
lamente, sino también a los demas. Por lo demas,
el derecho a poseer una parte de bienes suficiente
para si mismos y para sus familias es un dere-
cho que a todos corresponde. |...] Quien se halla
en situacion de necesidad extrema tiene derecho
a tomar de la riqueza ajena lo necesario para si.
[...] La misma propiedad privada tiene también,
por su misma naturaleza, una indole social, cuyo
fundamento reside en el destino comun de los
bienes. Cuando esta indole social es descuidada,
la propiedad muchas veces se convierte en oca-
sion de ambiciones y graves desérdenes».* Esta
conviccion fue impulsada nuevamente por san
Pablo VI en la enciclica Populorum progressio, don-
de leemos que nadie puede considerarse autori-
zado a «reservarse en uso exclusivo lo que supera
a la propia necesidad cuando a los demas les falta

82 Conc. Ecum. Var. I, Const. past. Gaudinm et spes, 69. T1.

71



lo necesario».®® En su intervencion en las Nacio-
nes Unidas, el Papa Montini se presenté como
el abogado de los pueblos pobres,* solicitando a
la comunidad internacional la edificacion de un
mundo solidario.

87. Con san Juan Pablo II se consolida, al me-
nos en el ambito doctrinal, la relacién preferencial
de la Iglesia con los pobres. Su magisterio ha
reconocido, en efecto, que la opcién por los po-
bres es una «forma especial de primacia en el
ejercicio de la caridad cristiana, de la cual da tes-
timonio toda la tradiciéon de la Iglesia».®* En la
enciclica Sollicitudo rei socialis escribe también que
hoy, vista la dimensién mundial que ha adquirido
la cuestion social, «este amor preferencial, con
las decisiones que nos inspira, no puede dejar de
abarcar a las inmensas muchedumbres de ham-
brientos, mendigos, sin techo, sin cuidados mé-
dicos y, sobre todo, sin esperanza de un futuro
mejor: no se puede olvidar la existencia de esta
realidad. Ignorarlo significaria parecernos al “rico
epulon” que fingia no conocer al mendigo Laza-
ro, postrado a su puerta (cf. L¢ 16,19-31)».% Su
ensefanza sobre el trabajo adquiere importancia
cuando queremos pensar en el rol activo de los

8 8. PaBro VI, Carta enc. Populorum progressio (26 marzo
1967), 23: AAS 59 (1967), 269.

8 Cf. ibid., 4: AAS 59 (1967), 259.

8 S. Juan Pasro 11, Catta enc. Solicitudo rei socialis (30 di-
ciembre 1987), 42: AAS 80 (1988), 572.

5 Tbid.: AAS 80 (1988), 573.

72



pobres en la renovacion de la Iglesia y de la so-
ciedad, dejando atras el paternalismo de la mera
asistencia de sus necesidades inmediatas. En la
enciclica Laborem exercens afirma que «el trabajo
humano es una clave, quiza la clave esencial, de
toda la cuestiéon social».”’

88. Frente a las multiples crisis que han carac-
terizado el comienzo del tercer milenio, la lectura
de Benedicto XVI se hace mas marcadamente
politica. Asi, en la carta enciclica Caritas in ve-
ritate afirma que «se ama al préjimo tanto mas
eficazmente, cuanto mas se trabaja por un bien
comun que responda también a sus necesidades
reales».® Ademads, observa que «el hambre no
depende tanto de la escasez material, cuanto de
la insuficiencia de recursos sociales, el mas im-
portante de los cuales es de tipo institucional.
Es decir, falta un sistema de instituciones eco-
némicas capaces, tanto de asegurar que se tenga
acceso al agua y a la comida de manera regular
y adecuada desde el punto de vista nutricional,
como de afrontar las exigencias relacionadas con
las necesidades primarias y con las emergencias
de crisis alimentarias reales, provocadas por cau-
sas naturales o por la irresponsabilidad politica
nacional e internacional».%’

8 Ip., Catta enc. Laborem exercens (14 septiembre 1981), 3
AAS 73 (1981), 584.

% Benepicto XV, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio
2009), 7: AAS8 101 (2009), 645.

¥ Ihid., 27: AAS 101 (2009), 661.

73



89. EIl Papa Francisco ha reconocido cémo,
ademas del magisterio de los Obispos de Roma,
en los dltimos decenios se han hecho cada vez
mas frecuentes los posicionamientos adoptados
por las Conferencias episcopales nacionales y re-
gionales al respecto. Por ejemplo, él pudo testimo-
niar en primera persona el compromiso particu-
lar del episcopado latinoamericano al reflexionar
sobre la relacion de la Iglesia con los pobres. En
el periodo postconciliar, en casi todos los paises
de América Latina se sinti6 fuertemente la identi-
ficacion de la Iglesia con los pobres y la participa-
cién activa en su rescate. Fue el corazon mismo
de la Iglesia el que se conmovié ante tanta gente
pobre que sufria desempleo, subempleo, salarios
inicuos y estaba obligada a vivir en condiciones
miserables. El martitio de san Oscar Romero, at-
zobispo de San Salvador, fue al mismo tiempo un
testimonio y una exhortacion viva para la Iglesia.
El sinti6 como propio el drama de la gran mayo-
ria de sus fieles y los hizo el centro de su opcion
pastoral. Las Conferencias del Episcopado Lati-
noamericano en Medellin, Puebla, Santo Domin-
go y Aparecida constituyen etapas significativas
también para toda la Iglesia. Yo mismo, misio-
nero durante largos afos en Pert, debo mucho
a este camino de discernimiento eclesial, que el
Papa Francisco ha sabido unir sabiamente al de
otras Iglesias particulares, especialmente las del
Sur global. Ahora quisiera referirme a dos temas
especificos de este magisterio episcopal.

74



ESTRUCTURAS DE PECADO QUE CAUSAN POBREZA Y
DESIGUALDADES EXTREMAS

90. En Medellin, los obispos se pronunciaron
en favor de la opcién preferencial por los pobres:
«Cristo nuestro Salvador, no s6lo amo a los po-
bres, sino que “siendo rico se hizo pobre”, vivid
en la pobreza, centré su mision en el anuncio
a los pobres de su liberacion y fundé su Iglesia
como signo de esa pobreza entre los hombres.
[...] La pobreza de tantos hermanos clama justi-
cia, solidaridad, testimonio, compromiso, esfuer-
z0 y superacion para el cumplimiento pleno de la
mision salvifica encomendada por Cristo».” Los
obispos afirmaron con fuerza que la Iglesia, para
ser plenamente fiel a su vocacion, no sélo debe
compartir la condicién de los pobres, sino tam-
bién ponerse de su lado, comprometiéndose di-
ligentemente en su promocion integral. La Con-
terencia de Puebla, ante el agravamiento de la
pobreza en América Latina, confirmé la decision
de Medellin con una opcidn franca y profética en
favor de los pobres, y califico las estructuras de
injusticia como “pecado social”.

91. La caridad es una fuerza que cambia la rea-
lidad, una auténtica potencia histérica de cam-
bio. Es la fuente a la que debe hacer referen-

% II CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINO-
AMERICANO, Documento de Medellin (24 octubre 1968), 14, n. 7:
CELAM, Medellin. Conclusiones, Lima 2005, 131-132.

75



cia todo compromiso para «resolver las causas
estructurales de la pobreza»,” y llevatlo a cabo
urgentemente. Hago votos, por lo tanto, para
«que crezca el namero de politicos capaces de
entrar en un auténtico dialogo que se oriente efi-
cazmente a sanar las raices profundas y no la apa-
riencia de los males de nuestro mundo»,” pot-
que «se trata de escuchar el clamor de pueblos
enteros, de los pueblos més pobres de la tierra».”

92.  Por lo tanto, es preciso seguir denuncian-
do la “dictadura de una economia que mata” y
reconocer que «mientras las ganancias de unos
pocos crecen exponencialmente, las de la ma-
yoria se quedan cada vez mas lejos del bienestar
de esa minoria feliz. Este desequilibrio proviene
de ideologias que defienden la autonomia ab-
soluta de los mercados y la especulacion finan-
ciera. De ahi que nieguen el derecho de control
de los Estados, encargados de velar por el bien
comun. Se instaura una nueva tirania invisible, a
veces virtual, que impone, de forma unilateral e
implacable, sus leyes y sus reglas».”* Aunque no
faltan diferentes teorfas que intentan justificar el
estado actual de las cosas, o explicar que la ra-
cionalidad econémica nos exige que esperemos a

o' Francisco, Exhott. ap. Evangelii gandinm (24 noviembte
2013), 202: A4S 105 (2013), 1105.

%2 Ibid., 205: AAS 105 (2013), 1106.

% 1bid., 190: AAS 105 (2013), 1099.

% Ibid., 56: AAS 105 (2013), 1043.

76



que las fuerzas invisibles del mercado resuelvan
todo, la dignidad de cada persona humana debe
ser respetada ahora, no mafiana, y la situacién de
miseria de muchas personas a quienes esta digni-
dad se niega debe ser una llamada constante para
nuestra conciencia.

93.  En la enciclica Dilexit nos, el Papa Francis-
co ha recordado como el pecado social toma la
forma de “estructura de pecado” en la sociedad,
que «muchas veces [...] se inserta en una men-
talidad dominante que considera normal o racio-
nal lo que no es mas que egoismo e indiferencia.
Este fenémeno se puede definir “alienacién so-
cial”’».” Se vuelve normal ignorar a los pobres
y Vivir como si no existieran. Se presenta como
elecciéon racional organizar la economia pidiendo
sacrificios al pueblo, para alcanzar ciertos objeti-
vos que interesan a los poderosos; mientras que
alos pobres solo les quedan promesas de “gotas”
que caeran, hasta que una nueva crisis global los
lleve de regreso a la situacion anterior. Es una
auténtica alienacion aquella que lleva solo a en-
contrar excusas teoricas y no a tratar de resolver
hoy los problemas concretos de los que sufren.
Lo decia ya san Juan Pablo II: « Est4 alienada una
sociedad que, en sus formas de organizacién so-
cial, de produccién y consumo, hace mas dificil

% 1Ip., Carta enc. Dilexit nos (24 octubre 2024), 183: . AAS
116 (2024), 1427.

77



la realizacién de esta donacion y la formacion de
esa solidaridad interthumana».”

94. Debemos comprometernos cada vez mas
para resolver las causas estructurales de la po-
breza. Es una urgencia que «no puede esperar,
no sélo por una exigencia pragmatica de obtener
resultados y de ordenar la sociedad, sino para sa-
narla de una enfermedad que la vuelve fragil e
indigna y que sélo podra llevarla a nuevas crisis.
Los planes asistenciales, que atienden ciertas ur-
gencias, solo deberfan pensarse como respuestas
pasajeras».”’ La falta de equidad «es rafz de los
males sociales».” En efecto, «muchas veces se
percibe que, de hecho, los derechos humanos no
son iguales para todos».”

95.  Resulta que «en el vigente modelo “exitis-
ta” y “privatista” no parece tener sentido inver-
tir para que los lentos, débiles o menos dotados
puedan abrirse camino en la vida».!" La pregun-
ta recurrente es siempre la misma: slos menos
dotados no son personas humanas? ¢Los débi-
les no tienen nuestra misma dignidad? ;Los que

% S. Juan Pasro 11, Carta enc. Centesinus annus (1 mayo
1991), 41: A4S 83 (1991), 844-845.

7 Francisco, Exhortt. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre
2013), 202: 445 105 (2013), 1105.

% Ibid.

% 1Ib., Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 22: AAS
112 (2020), 976.

" Ib., Exhott. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre 2013),
209: AAS 105 (2013), 1107.

78



nacieron con menos posibilidades valen menos
como seres humanos, y sélo deben limitarse a
sobrevivir? De nuestra respuesta a estos interro-
gantes depende el valor de nuestras sociedades y
también nuestro futuro. O reconquistamos nues-
tra dignidad moral y espiritual, o caemos como
en un pozo de suciedad. Si no nos detenemos a
tomar las cosas en serio continuaremos asi, de
manera explicita o disimulada, legitimando «el
modelo distributivo actual, donde una minoria
se cree con el derecho de consumir en una pro-
porcién que serfa imposible generalizar, porque
el planeta no podria ni siquiera contener los resi-
duos de semejante consumo».'"!

96. Entre las cuestiones estructurales —que
no es posible imaginar que se resuelvan de lo
alto y que requieren ser asumidas lo antes po-
sible— esta el tema de los lugares, los espacios,
las casas y las ciudades donde los pobres viven y
transitan. Lo sabemos, «jqué hermosas son las
ciudades que superan la desconfianza enfermiza
e integran a los diferentes, y que hacen de esa
integracion un nuevo factor de desarrollo! jQué
lindas son las ciudades que, aun en su disefio ar-
quitectonico, estan llenas de espacios que conec-
tan, relacionan, favorecen el reconocimiento del
otro!».'”” Al mismo tiempo, «no podemos dejar

" Ip., Carta enc. Landato si’ (24 mayo 2015), 50: AAS
107 (2015), 866.

2 Ip., Exhort. ap. Evangelii gandiun (24 noviembre 2013),
210: AAS 105 (2013), 1107.

79



de considerar los efectos de la degradacion am-
biental, del actual modelo de desarrollo y de la
cultura del descarte en la vida de las personas».'”
De hecho, «el deterioro del ambiente y el de la
sociedad afectan de un modo especial a los mas

débiles del planetax.'™*

97. Por consiguiente, es responsabilidad de to-
dos los miembros del pueblo de Dios hacer ofr,
de diferentes maneras, una voz que despierte,
que denuncie y que se exponga, aun a costo de
parecer “estupidos”. Las estructuras de injusticia
deben ser reconocidas y destruidas con la fuerza
del bien, a través de un cambio de mentalidad,
pero también con la ayuda de las ciencias y la
técnica, mediante el desarrollo de politicas efica-
ces en la transformacién de la sociedad. Siempre
debe recordarse que la propuesta del Evangelio
no es solo la de una relacion individual e intima
con el Sefior. La propuesta es mas amplia: «es
el Reino de Dios (cf. I¢ 4,43); se trata de amar
a Dios que reina en el mundo. En la medida en
que Fl logre reinar entre nosotros, la vida social
sera ambito de fraternidad, de justicia, de paz, de
dignidad para todos. Entonces, tanto el anuncio
como la experiencia cristiana tienden a provocar
consecuencias sociales. Buscamos su Reino».'”

% Ip., Carta enc. Landato si’ (24 mayo 2015), 43: AAS
107 (2015), 863.

% 1bid., 48: AAS 107 (2015), 865.

1% Ip., Exhort. ap. Evangelii gandiun (24 noviembre 2013),
180: .4.A45 105 (2013), 1095.

80



98. En fin, un documento que al principio no
fue bien acogido por algunos, nos ofrece una re-
flexion siempre actual: «A los defensores de “la
ortodoxia”, se dirige a veces el reproche de pasi-
vidad, de indulgencia o de complicidad culpables
respecto a situaciones de injusticia intolerables
y de los regimenes politicos que las mantienen.
La conversion espiritual, la intensidad del amor
a Dios y al préjimo, el celo por la justicia y la
paz, el sentido evangélico de los pobres y de la
pobreza, son requeridos a todos, y especialmente
a los pastores y a los responsables. I.a preocu-
pacion por la pureza de la fe ha de ir unida a la
preocupacion por aportar, con una vida teologal
integral, la respuesta de un testimonio eficaz de
servicio al préjimo, y particularmente al pobre y

al oprimido ».'%

L.OS POBRES COMO SUJETOS

99. Un don fundamental para el camino de la
Iglesia universal esta representado por el discer-
nimiento de la Conferencia de Aparecida, donde
los obispos latinoamericanos explicitaron que la
opcion preferencial de la Iglesia por los pobres
«esta implicita en la fe cristologica en aquel Dios
que se ha hecho pobre por nosotros, para enri-

106 CONGREGACION PARA T.A DOCTRINA DE 1A FE, Instruccion

sobre algunos aspectos de la “Teologia de la liberacion” (6 agosto 1984),
X1, 18: AAS 76 (1984), 907-908.

81



quecernos con su pobreza».'’” En el documento
se contextualiza la misién en la actual situacion
del mundo globalizado, con sus nuevos y drama-
ticos desequilibtios,'” y los obispos, en el men-
saje final, escriben: «LLas agudas diferencias entre
ricos y pobres nos invitan a trabajar con mayor
empeno en ser discipulos que saben compartir la
mesa de la vida, mesa de todos los hijos e hijas
del Padre, mesa abierta, incluyente, en la que no
falte nadie. Por eso reafirmamos nuestra opcion

preferencial y evangélica por los pobres».'”

100. Al mismo tiempo, el documento —pro-
fundizando un tema ya presente en las Confe-
rencias precedentes del episcopado de América
Latina— insiste en la necesidad de considerar a
las comunidades marginadas como szjetos capaces
de crear su propia cultura, mas que como objetos
de beneficencia. Esto implica que dichas comu-
nidades tienen el derecho de vivir el Evangelio,
de celebrar y comunicar la fe segun los valores
presentes en su cultura. La experiencia de la po-

107V CONFERENCIA GENERAL DEL BEPISCOPADO LATINOA-

MERICANO Y DEL CARIBE, Documento de Aparecida (29 junio 2007),
n. 392, Bogota 2007, pp. 179-180. Cf. BENEDICTO X VI, Discurso
en la sesion inaugural de los trabajos de la V" Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del Caribe (13 mayo 2007), 3: AAS
99 (2007), 450.

1% Cf. V CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATI-
NOAMERICANO Y DEL CARIBE, Documento de Aparecida (29 junio
2007), nn. 43-87, pp. 31-47.

' Ip., Mensaje final (29 mayo 2007), n. 4, Bogota 2007,
p. 275.

82



breza les da la capacidad para reconocer aspectos
de la realidad que otros no son capaces de ver, y
por esta razén la sociedad necesita escucharlos.
Lo mismo vale para la Iglesia, que debe valori-
zar positivamente la manera “popular’” que ellos
tienen de vivir la fe. Un hermoso texto del docu-
mento final de Aparecida nos ayuda a reflexio-
nar sobre este punto, para encontrar la actitud
correcta: «Solo la cercanfa que nos hace amigos
nos permite apreciar profundamente los valores
de los pobres de hoy, sus legitimos anhelos y su
modo propio de vivir la fe. [...] Dia a dia, los po-
bres se hacen sujetos de la evangelizacion y de la
promocién humana integral: educan a sus hijos
en la fe, viven una constante solidaridad entre pa-
rientes y vecinos, buscan constantemente a Dios
y dan vida al peregrinar de la Iglesia. A la luz del
Evangelio reconocemos su inmensa dignidad y
su valor sagrado a los ojos de Cristo, pobre como
ellos y excluido entre ellos. Desde esta experien-
cia creyente, compartiremos con ellos la defensa

de sus derechos».'’

101.  Todo esto comporta la presencia de un as-
pecto en la opcién por los pobres que debemos
recordar constantemente: esta opcion, en efec-
to, exige de nuestra parte «una atenciéon puesta
en el otro [...]. Esta atencién amante es el inicio
de una verdadera preocupacion por su persona,

Y0 b, Documento de Aparecida (29 junio 2007), n. 398, p. 182.

83



a partir de la cual deseo buscar efectivamente su
bien. Esto implica valorar al pobre en su bon-
dad propia, con su forma de ser, con su cultura,
con su modo de vivir la fe. El verdadero amor
siempre es contemplativo, nos permite servir al
otro no por necesidad o por vanidad, sino pot-
que €l es bello, mas alla de su apariencia. |[...]
Soélo desde esta cercania real y cordial podemos
acompafarlos adecuadamente en su camino de
liberacion».'"" Por esta razon, dirijo un sincero
agradecimiento a todos los que han escogido vi-
vir entre los pobres; es decir, a aquellos que no
van a visitarlos de vez en cuando, sino que viven
con ellos y como ellos. Esta es una opciéon que
debe encontrar lugar entre las formas mas altas
de vida evanggélica.

102.  En esta perspectiva, aparece claramente la
necesidad de que «todos nos dejemos evangeli-
zar»''? por los pobres, y que todos reconozcamos
«la misteriosa sabiduria que Dios quiere comuni-
carnos a través de ellos».!" Crecidos en la extre-
ma precariedad, aprendiendo a sobrevivir en me-
dio de las condiciones mas dificiles, confiando en
Dios con la certeza de que nadie mas los toma en
serio, ayudandose mutuamente en los momentos
mas oscuros, los pobres han aprendido muchas

" FranNcisco, Exhort. ap. Evangelii gaudinm (24 noviem-
bre 2013), 199: .4A4S 105 (2013), 1103-1104.

"2 Ibid., 198: AAS 105 (2013), 1103.

3 Thid.

84



cosas que conservan en el misterio de su cora-
z6n. Aquellos entre nosotros que no han expe-
rimentado situaciones similares, de una vida vi-
vida en el limite, seguramente tienen mucho que
recibir de esa fuente de sabiduria que constituye
la experiencia de los pobres. Sélo comparando
nuestras quejas con sus sufrimientos y privacio-
nes, es posible recibir un reproche que nos invite
a simplificar nuestra vida.

85






CAPITULO QUINTO

UN DESAFIO PERMANENTE

103.  He decidido recordar esta bimilenaria his-
toria de atencion eclesial a los pobres y con los
pobres para mostrar que ésta forma parte esen-
cial del camino ininterrumpido de la Iglesia. El
cuidado de los pobres forma parte de la gran
Tradicion de la Iglesia, como un faro de luz que,
desde el Evangelio, ha iluminado los corazones y
los pasos de los cristianos de todos los tiempos.
Por tanto, debemos sentir la urgencia de invitar
a todos a sumergirse en este rio de luz y de vida
que proviene del reconocimiento de Cristo en el
rostro de los necesitados y de los que sufren. El
amor a los pobres es un elemento esencial de la
historia de Dios con nosotros y, desde el cora-
z6n de la Iglesia, prorrumpe como una llamada
continua en los corazones de los creyentes, tanto
en las comunidades como en cada uno de los fie-
les. La Iglesia, en cuanto Cuerpo de Cristo, siente
como su propia “carne” la vida de los pobres,
que son parte privilegiada del pueblo que va en
camino. Por esta razon, el amor a los que son po-
bres —en cualquier modo en que se manifieste
dicha pobreza— es la garantia evangélica de una
Iglesia fiel al corazén de Dios. De hecho, cada

87



renovacion eclesial ha tenido siempre como prio-
ridad la atencion preferencial por los pobres, que
se diferencia, tanto en las motivaciones como en
el estilo, de las actividades de cualquier otra orga-
nizacion humanitaria.

104.  El cristiano no puede considerar a los po-
bres s6lo como un problema social; estos son
una “cuestiéon familiar”, son “de los nuestros”.
Nuestra relacion con ellos no se puede redu-
cir a una actividad o a una oficina de la Iglesia.
Como ensena la Conferencia de Aparecida, «se
nos pide dedicar tiempo a los pobres, prestarles
una amable atencion, escucharlos con interés,
acompafiarlos en los momentos mas dificiles, eli-
giéndolos para compartir horas, semanas o afios
de nuestra vida, y buscando, desde ellos, la trans-
formacién de su situacion. No podemos olvidar
que el mismo Jesus lo propuso con su modo de

actuar y con sus palabras».'*

EL BUEN SAMARITANO DE NUEVO

105. La cultura dominante de los inicios de
este milenio instiga a abandonar a los pobres a
su propio destino, a no juzgarlos dignos de aten-
ciéon y mucho menos de aprecio. En la enciclica
Fratell tutti el Papa Francisco nos invitaba a re-

114V CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOA-
MERICANO Y DEL CARIBE, Documento de Aparecida (29 junio 2007),
n. 397, p. 182.

88



flexionar sobre la parabola del buen samaritano
(cf. Lr 10,25-37), precisamente para profundi-
zar en este punto. En dicha parabola vemos que,
trente a aquel hombre herido y abandonado en el
camino, las actitudes de aquellos que pasan son
distintas. S6lo el buen samaritano se ocupa de cui-
darlo. Entonces vuelve la pregunta que interpela
a cada uno en primera persona: «;Con quién te
identificas? Esta pregunta es cruda, directa y de-
terminante. ¢A cual de ellos te pareces? Nos hace
talta reconocer la tentaciéon que nos circunda de
desentendernos de los demas; especialmente de
los mas débiles. Digamoslo, hemos crecido en
muchos aspectos, aunque somos analfabetos en
acompafiar, cuidar y sostener a los mas fragiles y
débiles de nuestras sociedades desarrolladas. Nos
acostumbramos a mirar para el costado, a pasar
de lado, a ignorar las situaciones hasta que estas
nos golpean directamente».'”

106. 'Y nos hace mucho bien descubrir que
aquella escena del buen samaritano se repite tam-
bién hoy. Recordemos esta situaciéon de nuestros
dias: « Cuando encuentro a una persona durmien-
do a la intemperie, en una noche fria, puedo sen-
tir que ese bulto es un imprevisto que me inte-
rrumpe, un delincuente ocioso, un estorbo en mi
camino, un aguijon molesto para mi conciencia,
un problema que deben resolver los politicos, y

15 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 64:
AAS 112 (2020), 992.

89



quiza hasta una basura que ensucia el espacio pu-
blico. O puedo reaccionar desde la fe y la caridad,
y reconocer en ¢l a un ser humano con mi misma
dignidad, a una creatura infinitamente amada por
el Padre, a una imagen de Dios, a un hermano re-
dimido por Jesucristo. {Eso es ser cristianos! sO
acaso puede entenderse la santidad al margen de
este reconocimiento vivo de la dignidad de todo

116

ser humano?».'' :Qué hizo el buen samaritano?

107. La pregunta se vuelve urgente, porque nos
ayuda a darnos cuenta de una grave falta en nues-
tras sociedades y también en nuestras comunida-
des cristianas. El hecho es que muchas formas de
indiferencia que hoy encontramos «son signos de
un estilo de vida generalizado, que se manifiesta
de diversas maneras, quizas mas sutiles. Ademas,
como todos estamos muy concentrados en nues-
tras propias necesidades, ver a alguien sufriendo
nos molesta, nos perturba, porque no queremos
perder nuestro tiempo por culpa de los proble-
mas ajenos. Estos son sintomas de una sociedad
enferma, porque busca construirse de espaldas
al dolor. Mejor no caer en esa miseria. Miremos
el modelo del buen samaritano».'"” Las dltimas
palabras de la parabola evangélica —« Ve, y pro-
cede tu de la misma manera» (I 10,37)— son un

116 Ip., Exhott. ap. Ganudete et excsultate (19 marzo 2018), 98:
AAS 110 (2018), 1137.

"7 Ip., Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 65-66:
AAS 112 (2020), 992.

90



mandamiento que un cristiano debe oir resonar
cada dia en su corazon.

UN DESAF{O INELUDIBLE PARA LA IGLESIA DE HOY

108.  En una época particularmente dificil para
la Iglesia de Roma, cuando las instituciones im-
periales estaban colapsando bajo la presion de los
barbaros, san Gregorio Magno amonestaba a sus
fieles de este modo: « Todos los dias, si lo busca-
mos, hallamos a Lazaro, y, aunque no lo busque-
mos, le tenemos a la vista. Ved que a todas horas
se presentan los pobres y que ahora nos piden
ellos, que luego vendran como intercesores nues-
tros. [...] No perdais el tiempo de la misericordia;
no hagais caso omiso de los remedios que habéis
recibido».'® No sin valentia, él desafiaba los pre-
juicios generalizados hacia los pobres, como los
de quienes los consideraban responsables de su
propia miseria: « Cuando veis que algunos pobres
hacen algunas cosas reprensibles: no los despre-
ciéis, no desconfiéis, porque tal vez la fragua de la
pobreza purifica el exceso de alguna maldad pe-
quefiisima que los mancha».” No pocas veces,
la riqueza nos vuelve ciegos, hasta el punto de
pensar que nuestra felicidad sélo puede realizarse
si logramos prescindir de los demas. En esto, los
pobres pueden ser para nosotros COMo maestros

18°S, GREGORIO MAGNO, Homilia 40, 10: SCh 522, Paris
2008, 552-554.
W9 Ibid., 6: SCh 522, 546.

91



silenciosos, devolviendo nuestro orgullo y arro-
gancia a una justa humildad.

109.  Sies verdad que los pobres son sostenidos
por quienes tienen medios econémicos, también
se puede afirmar con certeza lo contrario. Esta
es una sorprendente experiencia corroborada
por la misma tradicion cristiana y que se vuelve
un verdadero punto de inflexiéon en nuestra vida
personal, cuando caemos en la cuenta de que jus-
tamente los pobres son quienes nos evangelizan.
¢De qué manera? Los pobres, en el silencio de su
misma condicién, nos colocan frente a la realidad
de nuestra debilidad. El anciano, por ejemplo,
con la debilidad de su cuerpo, nos recuerda nues-
tra vulnerabilidad, aun cuando buscamos escon-
derla detras del bienestar o de la apariencia. Ade-
mas, los pobres nos hacen reflexionar sobre la
precariedad de aquel orgullo agresivo con el que
frecuentemente afrontamos las dificultades de la
vida. En esencia, ellos revelan nuestra fragilidad
y el vacio de una vida aparentemente protegida y
segura. Al respecto, volvemos a escuchar estas pa-
labras de san Gregorio Magno: «Nadie, pues, se
cuente seguro diciendo: Ea, yo no robo lo ajeno,
sino que disfruto buenamente de los bienes que
he recibido; porque este rico no fue castigado
precisamente por robar lo ajeno, sino porque
malamente reservé para si solo los bienes que
habia recibido. También le llevé al infierno esto:
el no vivir temeroso en medio de su felicidad, el

92



hacer servir a su arrogancia los dones recibidos,
el no tener entrafias de caridad».!*

110. Para nosotros cristianos, la cuestion de
los pobres conduce a lo esencial de nuestra fe.
La opcién preferencial por los pobres, es decir,
el amor de la Iglesia hacia ellos, como ensefiaba
san Juan Pablo II, «es determinante y pertenece
a su constante tradicion, la impulsa a dirigirse al
mundo en el cual, no obstante el progreso téc-
nico-econémico, la pobreza amenaza con alcan-
zar formas gigantescas».'”! La realidad es que los
pobres para los cristianos no son una categoria
socioldgica, sino la misma carne de Cristo. En
efecto, no es suficiente limitarse a enunciar en
modo general la doctrina de la encarnaciéon de
Dios; para adentrarse en serio en este misterio,
en cambio, es necesario especificar que el Sefior
se hace carne, carne que tiene hambre, que tiene
sed, que esta enferma, encarcelada. «Una Iglesia
pobre para los pobres empieza con ir hacia la
carne de Cristo. Si vamos hacia la carne de Cristo,
comenzamos a entender algo, a entender qué es

esta pobreza, la pobreza del Sefior. Y esto no es
facil».'**

2 Ipid. 3: SCh 522, 536.

1218, Juan Pasro 11, Carta enc. Centesimns annus (1 mayo
1991), 57: AAS 83 (1991) 862-8063.

122 FRANCISCO, Vigilia de Pentecostés con los movimientos eclesia-
les (18 mayo 2013): I.’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua
espafiola, 24 mayo 2013, 6.

93



111.  El corazén de la Iglesia, por su misma na-
turaleza, es solidario con aquellos que son po-
bres, excluidos y marginados, con aquellos que
son considerados un “descarte” de la sociedad.
Los pobres estan en el centro de la Iglesia, por-
que es desde la «fe en Cristo hecho pobre, y
siempre cercano a los pobres y excluidos, [que]
brota la preocupacion por el desarrollo integral
de los mas abandonados de la sociedad».'” En
el corazon de cada fiel se encuentra «la exigencia
de escuchar este clamor [que] brota de la mis-
ma obra liberadora de la gracia en cada uno de
nosotros, por lo cual no se trata de una mision

reservada solo a algunos».124

112. A veces se percibe en algunos movimien-
tos o grupos cristianos la carencia o incluso la
ausencia del compromiso por el bien comun
de la sociedad y, en particular, por la defensa y
la promocion de los mas débiles y desfavoreci-
dos. A este respecto, es necesario recordar que
la religion, especialmente la cristiana, no puede
limitarse al ambito privado, como si los fieles no
tuvieran que preocuparse también de los proble-
mas relativos a la sociedad civil y de los aconteci-
mientos que afectan a los ciudadanos.'”

123 Ip., Exhortt. ap. Evangelii gandinm (24 noviembre 2013),
186: AAS 105 (2013), 1098.

12 Jbid., 188: AAS 105 (2013), 1099.

125 Cf. ibid., 182-183: . AAS 105 (2013), 1096-1097.

94



113.  En realidad, «cualquier comunidad de la
Iglesia, en la medida en que pretenda subsistir
tranquila sin ocuparse creativamente y cooperar
con eficiencia para que los pobres vivan con dig-
nidad y para incluir a todos, también correra el
riesgo de la disolucién, aunque hable de temas
sociales o critique a los gobiernos. Facilmente
terminara sumida en la mundanidad espiritual,
disimulada con practicas religiosas, con reunio-

nes infecundas o con discursos vacios».!?

114.  No estamos hablando sélo de la asistencia
y del necesario compromiso por la justicia. Los
creyentes deben darse cuenta de otra forma de
incoherencia respecto a los pobres. En verdad,
«la peor discriminaciéon que sufren los pobres
es la falta de atencion espiritual [...]. La opcion
preferencial por los pobres debe traducirse prin-
cipalmente en una atencion religiosa privilegiada
y prioritaria».’”” No obstante, esta atencion es-
piritual hacia los pobres es puesta en discusion
por ciertos prejuicios, también por parte de cris-
tianos, porque nos sentimos mas a gusto sin los
pobres. Hay quienes siguen diciendo: “Nuestra
tarea es rezar y ensefar la verdadera doctrina”.
Pero, desvinculando este aspecto religioso de la
promocién integral, agregan que solo el gobier-
no deberfa encargarse de ellos, o que serfa mejor
dejarlos en la miseria, para que aprendan a tra-

26 I, 207: AAS 105 (2013), 1107.
27 Ibid., 200: AAS 105 (2013), 1104.

95



bajar. A veces, sin embargo, se asumen criterios
pseudocientificos para decir que la libertad de
mercado traerd espontaneamente la solucion al
problema de la pobreza. O incluso, se opta por
una pastoral de las llamadas élites, argumentando
que, en vez de perder el tiempo con los pobres,
es mejor ocuparse de los ricos, de los poderosos
y de los profesionales, para que, por medio de
ellos, se puedan alcanzar soluciones mas efica-
ces. Es facil percibir la mundanidad que se es-
conde detras de estas opiniones; estas nos llevan
a observar la realidad con criterios superficiales y
desprovistos de cualquier luz sobrenatural, pre-
firiendo circulos sociales que nos tranquilizan o
buscando privilegios que nos acomodan.

AUN HOY, DAR

115. Es bueno dedicar una ultima palabra a
la limosna, que hoy no goza de buena fama, a
menudo incluso entre los creyentes. No sélo no
se practica, sino que ademas se desprecia. Por
un lado, confirmo que la ayuda mas importante
para una persona pobre es promoverla a tener un
buen trabajo, para que pueda ganarse una vida
mas acorde a su dignidad, desarrollando sus ca-
pacidades y ofreciendo su esfuerzo personal. El
hecho es que «la falta de trabajo es mucho mas
que la falta de una fuente de ingresos para poder
vivir. El trabajo es también esto, pero es mucho,
mucho mas. Trabajando nosotros nos hacemos
mas persona, nuestra humanidad florece, los j6-
venes se convierten en adultos solamente traba-

96



jando. La Doctrina Social de la Iglesia ha visto
siempre el trabajo humano como participacion
en la creaciéon que continua cada dia, también
gracias a las manos, a la mente y al corazon de
los trabajadores».'” Por otro lado, si ain no exis-
te esta posibilidad concreta, no podemos correr
el riesgo de dejar a una persona abandonada a
su suerte, sin lo indispensable para vivir digna-
mente. Y, por tanto, la limosna sigue siendo un
momento necesario de contacto, de encuentro y
de identificaciéon con la situaciéon de los demas.

116.  Es evidente, para quien ama de verdad, que
la limosna no exime de sus responsabilidades a las
autoridades competentes, ni elimina el compromi-
so organizado de las instituciones, y mucho menos
sustituye la lucha legitima por la justicia. Sin em-
bargo, invita al menos a detenerse y a mirar al po-
bre ala cara, a tocarle y compartir con ¢l algo de lo
suyo. De cualquier manera, la limosna, por peque-
fla que sea, infunde prefas en una vida social en la
que todos se preocupan de su propio interés per-
sonal. Dice el libro de los Proverbios: « E1 hombre
generoso sera bendecido, porque comparte su pan

con el pobre» (Pr22,)9).

117. Tanto el Antiguo como el Nuevo Testa-
mento contienen auténticos himnos a la limos-

128 Tp., Discurso en ocasion del encuentro con el mundo del traba-
Jo en el establecimiento siderirgico IL1.A en Génova (27 mayo 2017):
AAS 109 (2017), 613.

97



na: «Pero ta sé indulgente con el humilde y no
le hagas esperar tu limosna, [...] que el tesoro
encerrado en tus graneros sea la limosna, y ella
te preservara de todo mal» (57 29,8.12). Y Jesus
retoma esta enseflanza: « Vendan sus bienes y
denlos como limosna. Haganse bolsas que no se
desgasten y acumulen un tesoro inagotable en el
cielo» (L¢ 12,33).

118. A san Juan Criséstomo se le atribuia esta
exhortacion: «La limosna es el ala de la oracion;
si no le das alas a la oracién, no volara».'? Y san
Gregorio Nacianceno conclufa una de sus céle-
bres oraciones con estas palabras: « En verdad, si
en algo confiais en mi, siervos de Cristo, herma-
nos y coherederos, mientras llega el momento, vi-
sitemos a Cristo, curemos a Cristo, alimentemos
a Cristo, vistamos a Cristo, hospedemos a Cristo,
honremos a Cristo; no sélo en la mesa, como al-
gunos; ni con perfumes, como Maria; no sélo en
el sepulcro, como José de Arimatea; ni con lo re-
lativo a la sepultura, como Nicodemo, que amaba
a Cristo a medias; ni con oro, incienso y mirra,
como los Magos, anteriores a los mencionados;
sino puesto que el Sefior del universo quiere mi-
sericordia y no sacrificio [...], ofrezcamosle esa
compasion por medio de los necesitados y de
los que ahora se encuentran arrojados por tierra,

12 PSEUDOCRISOSTOMO, Homilia de jejunio et eleemosyna:
PG 48, 1060.

98



para que, cuando salgamos de aqui abajo, seamos
recibidos en las moradas eternas».'

119.  Hay que alimentar el amor y las convic-
ciones mas profundas, y eso se hace con gestos.
Permanecer en el mundo de las ideas y las discu-
siones, sin gestos personales, asiduos y sinceros,
serfa la perdicion de nuestros suefios mas pre-
ciados. Por esta sencilla razén, como cristianos,
no renunciamos a la limosna. Es un gesto que se
puede hacer de diferentes formas, y que pode-
mos intentar hacer de la manera mas eficaz, pero
es preciso hacerlo. Y siempre sera mejor hacer
algo que no hacer nada. En todo caso nos llega-
ra al corazon. No sera la solucion a la pobreza
mundial, que hay que buscar con inteligencia, te-
nacidad y compromiso social. Pero necesitamos
practicar la limosna para tocar la carne sufriente
de los pobres.

120.  El amor cristiano supera cualquier barre-
ra, acerca a los lejanos, retne a los extrafios, fa-
miliariza a los enemigos, atraviesa abismos hu-
manamente insuperables, penetra en los rincones
mas ocultos de la sociedad. Por su naturaleza, el
amor cristiano es profético, hace milagros, no tie-
ne limites: es para lo imposible. El amor es ante
todo un modo de concebir la vida, un modo de
vivirla. Pues bien, una Iglesia que no pone limi-

130°S, GREGORIO NACIANCENO, Oratio X1V, 40: PG 35,
Paris 1886, 910.

99



tes al amor, que no conoce enemigos a los que
combatir, sino s6lo hombres y mujeres a los que
amar, es la Iglesia que el mundo necesita hoy.

121, Yasea a través del trabajo que ustedes rea-
lizan, o de su compromiso por cambiar las es-
tructuras sociales injustas, o por medio de esos
gestos sencillos de ayuda, muy cercanos y perso-
nales, sera posible para aquel pobre sentir que las
palabras de Jesus son para él: «Yo te he amado»

(Ap 3,9).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el 4 de octubre,
memoria de san Francisco de Asis, del ario 2025, primero

de mi Pontificado.



INDICE

« TEHE AMADO » [1-3] . . . . . . . . . 3

CAPITULO PRIMERO
ALGUNAS PALABRAS INDISPENSABLES [4-5]

SAN Francisco [6-7]
EL GRITO DE LOS POBRES [8-12]

Prgjuicios ipeorLocicos [13-15]. . . . . . 11

CAPITULO SEGUNDO
DIOS OPTA POR LOS POBRES [10]

LA OPCION POR LOS POBRES [16-17] . . . . . 15

JusUs, MEsias poBRE [18-23] . . . . . . . 17

LA MISERICORDIA HACIA LOS POBRES EN LA BIBLIA
[24-34]. . . . . oo 21

CAPITULO TERCERO
UNA IGLESIA PARA LOS POBRES [35-30]

LA VERDADERA RIQUEZA DE LA IGLESIA [37-3§] 30
LLos PADRES DE LA IGLESIA Y LOS POBRES [39-40] 31
San Juan Crisdstomo [41-42]). . . . . . . 34
San Agustin [43-48]. . . . . . . . .. 36
CUIDAR A LOS ENFERMOS [49-52] . . . . . . 38

EL CUIDADO DE LOS POBRES EN LA VIDA
MONASTICA [53-58] . . . . . . . . . . 42

101



LIBERAR A LOS CAUTIVOS [59-62] .

TESTIGOS DE LA POBREZA EVANGELICA [63-67] .

LA IGLESIA Y LA EDUCACION DE LOS POBRES
[68-72] . o

ACOMPANAR A LOS MIGRANTES [73-75].

AL LADO DE LOS ULTIMOS [76-79].

MOVIMIENTOS POPULARES [80-81].

CAPITULO CUARTO
UNA HISTORIA QUE CONTINUA [82]

EL SIGLO DE LA DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA
[82-89] .

ESTRUCTURAS DE PECADO QUE CAUSAN POBREZA
Y DESIGUALDADES EXTREMAS [90-98] .

Los PoBRES cOMO SUJETOS [99-102].

CAPITULO QUINTO
UN DESAFIO PERMANENTE [103-104]

EL BUEN SAMARITANO DE NUEVO [105-107] .

UN DESAFIO INELUDIBLE PARA LA IGLESIA DE HOY
[108-114] . .
AUN HOY, DAR [115-121].

46
50

54
58
61
64

67

75
81

88

91
96






TIPOGRAFIA VATICANA



